#### 福嚴推廣教育班第27期(《中觀今論》)

# 第六章 八 不 <sup>第二節</sup> 不

(pp.95-111)

釋厚觀(2014.2.22)

# 壹、以八不總破一切法執,而通達諸法實相 (pp.94-95)

八不所不的八事四對 $^1$ ,是一切法最一般的普遍特性。龍樹總舉此八事四對而各加一 $^1$ 不」字以否定之,雖只是不此八事,實已總不了一切法。 $^2$ 

**八事四對,為一切法的基本通性**;八者既皆不可得,即一切法不可得,從此即可通達諸 法畢竟空的實相。

青目說:論主以此不生亦不滅的「二偈讚佛已,則已略說第一義」<sup>3</sup>。第一義是聖者所體證的境界,即一切法的直相、本性。

他又說:「法雖無量,略說八事,則為總破一切法。」<sup>4</sup>他以破一切法盡顯第一義,解說 此八不的。

# 貳、青目論師從「理」與「事」說明八不 (pp.95-96)

(壹)約「理」說八不 (p.95)

然青目的解說八不,分為兩段:

1 八事四對:生、滅,常、斷,一、異,來、去。

「不生、不滅,不常、不斷,不一、不異,不來、不去」這八者(《大智度論》加上因果為十),包含了世間的根本而最普遍的法則,即是**現起,時間,空間,運動四義,為一一法所必備的**。因為,存在者必是現起的,必有時間性,空間性,又必有運動,所以,這四者,實在總攝了一切。如執有真實自性的八法(四對),就不能理解說明世間的實相,所以一一的給以否定說:不生、不滅,不常、不斷,不一、不異,不來、不出。八不可以作多種不同的觀察,綜合這八不,可以破一切戲論;就是單說一句不生或不常,如能正確的理解,也可破一切。可以說,一一不中,遍破一切法。

(2)萬金川,《中觀思想講錄》,p.76:

在早期的《中論》注釋傳統裡,「八不」中的每一「不」,不論是「不生」或是「不滅」,在意義上都是為了要否定某種邪見的,當然邪見豈止八種而已,如《六十二見經》便提到了佛陀時代的許多外道,他們的理論可謂是千奇百怪,而佛陀便以「緣起正見」一一加以評破。從早期註解家的觀點來看,他們認為龍樹正是承繼此一傳統而撰寫《中論》一書,所以「飯敬偈」中的「八不」雖略,但卻可以總破一切戲論。

<sup>3</sup> 《中論》卷1〈1觀因緣品〉(青目釋):

「不生亦不滅,不常亦不斷,不一亦不異,不來亦不出。 能說是因緣,善滅諸戲論,我稽首禮佛,諸說中第一。」

以此二偈讚佛,則已略說第一義。(大正 30,1c8-12)

4 《中論》卷1〈1觀因緣品〉(青目釋):

問曰:諸法無量,何故但以此八事破?

答曰:法雖無量,略說八事,則為總破一切法。(大正30,1c12-14)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>(1)參見印順法師,《中觀論頌講記》, pp.51-52:

一、專就破生滅、斷常、一異、來去的執著以顯第一義,是**約理說**的。如法的實**生**既不可得,**滅**也就不可得了,無生那裡會有滅呢**?生滅**既不可得**,斷常、一異、來去**也就不可得了。<sup>5</sup>

# (貳)舉「事例」以說明八不 (p.95)

二、舉事例以說明八不:

# 一、不生不滅 (p.95)

如穀,離從前的穀種,並沒有今穀新生,故不生;

而穀從無始來,還有現穀可得,故不滅。

### 二、不常不斷 (p.95)

雖然穀是不生不滅的,以後後非前前,故不常;

年年相續有穀,故不斷。

# 三、不一不異 (pp.95-96)

由穀生芽、長葉、揚花6、結實7,即不一;

然穀芽、穀葉、穀花、穀實,而非麥芽、麥葉、麥花、麥實,也不可說是完全別異的。

# 四、不來不出 (p.96)

穀不自他處而來,

亦**不**從自體而出,即不來不出。<sup>8</sup>

### (叁) 青目的八不義,即俗顯真 (p.96)

這可見青目的八不義,是即俗顯真的。古三論師以青目此兩段文:前者是依理說的, 後者是據事說的。因為八不非僅是抽象的,即在一一的事上以顯出八不。青目的舉穀 為例,即是就世俗諦以明第一義的好例。

### 叁、八不與二諦(pp.96-99)

(壹)八不是「專約第一義諦說」,或「通約二諦說」(pp.96-97)

### 一、古三論師認為「青目釋」之「八不」是「約中道第一義說」(p.96)

古代三論師以為二諦皆應說不生不滅等的,<sup>9</sup>那麼青目為何說不生等為明第一義諦呢?

<sup>5</sup> 參見《中論》卷 1 〈 1 觀因緣品 〉 ( 青目釋 ) ( 大正 30, 1c14-2a8 )。

復有人言:不生不滅明真諦義,不常不斷等六明世諦義。今謂:若得意者此亦無妨。然 今八不通具二諦。如《瓔珞經》說之,故亦不同此釋。(大正 42,32c5-8)

(2)《菩薩瓔珞本業經》卷2:

二諦義者,不一亦不二,不常亦不斷,不來亦不去,不生亦不滅。而二相即聖智無二,無

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 揚花:水稻、小麥、高粱等作物開花時,柱頭伸出,花粉飛散,稱揚花。(《漢語大詞典》(六), p.751)

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 結實:1.結出果實或種子。(《漢語大詞典》(九), p.810)

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 參見《中論》卷 1〈1 觀因緣品〉(青目釋)(大正 30, 2a8-b4)。

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>(1) 隋・吉藏《中觀論疏》卷 2:

古師說:青目所說的第一義,是指「中道第一義」說的,<sup>10</sup>但此義極為難知!

# 二、清辨論師:分為二說 (p.96)

# 「(一)生滅」與「一異」約第一義諦說,「斷常」約世俗諦說,「來去」約二諦說 (p.96)

清辨釋也分為二說:一、如說:「彼起滅、一異,第一義遮<sup>11</sup>;彼斷常者,世俗中遮;彼來去者,或言俱遮。」<sup>12</sup>

這是說:「生滅」與「一異」,是約**第一義諦**而說為不的;「斷常」,即約**世俗諦**而說 不的;「來去」,二**諦**中都不可得。

這種說法,也有它相當的意義。因為佛說緣起法是不斷不常的,緣起法是約世諦安立,所以世俗緣起法是不斷不常的,即此而顯生死相續的流轉,故清辨說不斷不常約世俗諦說。

# (二)八不都約第一義諦說 (pp.96-97)

二、又說:「或有說言:如是一切第一義遮。」<sup>13</sup>這以為八不都約第一義諦的見地說,因為在第一義空中,生滅、斷常、一異、來去都是不可得的。

# 三、清辨論師之第二說與青目說相同 (p.97)

清辨釋曾引到此二家的說法,第二說即與青目說同一。

# (貳)八不以第一義諦為根本,通達真俗皆是不生不滅才是八不的究竟圓滿義 (pp.97-98)

# 一、中國古三論師立二諦並觀的「中道第一義」(p. 97)

# (一) 真諦的第一義、世俗的第一義、二諦並觀之中道第一義 (p. 97)

約「第一義」以說明不生不滅等八不,當然是正確的,然僅此不能圓滿的了達八不。 中國古三論師,即不許此說為能見龍樹的本義,以為此「第一義」是約「**中道第一** 義」說的。

三論師此說,著眼於**中道**,即**真俗相即不離**的立場,但這同基於第一義(聖者境地)的特色而成立。

如以般若慧體證法法無自性的畢竟空,這是真諦(即第一義)的第一義;

從體見空性而通達一切法是不生不滅的如幻如化,這是世俗的第一義。

若二諦並觀,此即中道的第一義了。

二故是諸佛菩薩智母。佛子!十方無極剎土諸佛,皆亦如是說。吾今為是大眾略說明《瓔 珞經》中二諦要義。(大正 24,1018c2-7)

<sup>10</sup> 隋·吉藏《中觀論疏》卷 3:

師又云:此非世諦之第一義,乃是**中道第一義**耳。故《仁王經》云:「有諦、無諦、中道第一義諦。」所以明中道第一義者,雖牒八不明二諦,為欲開不二道。若不為開不二之道,諸佛終不說於二道。以道未曾真俗故名為第一。(大正42,34c23-28)

- 11 遮( 出さ ):2.調一物體處在另一物體的某一方位,使後者不顯露。(《漢語大詞典》(十),p.1153)
- 12 《般若燈論釋》卷 1 〈 1 觀緣品〉(大正 30,51c23-25)。
- <sup>13</sup> 《般若燈論釋》卷 1〈1 觀緣品〉(大正 30,51c25)。

# (二)依諸法自性不可得,了知諸法是如幻緣生;也依如幻緣生法,通達自性不可得 (p.97)

這都從第一義空透出,都是從自性不可得中開顯出來的事理實相。 依諸法的自性不可得,所以了知諸法是如幻緣生的;

也必須依此如幻緣生法,才能通達自性不可得。

# 二、月稱論師之說法:空不礙緣起,緣起無自性即是空 (p.97)

月稱等也這樣說:如說空,唯為尋求自性,不能說「自性空而可以破緣起諸法」,但「緣 起法」不能說「不空」。<sup>14</sup>緣起即是無自性的緣起,所以也**即是空**。

若說「性空為空,而緣起不空」,即是未能了解不生不滅等的深義。

# 三、印順法節之結論 (pp.97-98)

所以八不的緣起,可簡括的說:以勝義自性空為根本,即以第一義而說八不;勝義不離世俗一切法,即一切法而顯,所以**通達真俗皆是不生不滅的,這才是八不的究竟圓滿義**。

# (叁)中國古三論師以三種方言解說八不二諦 (pp.98-99)

### 一、總標 (p.98)

中國古三論師,如嘉祥大師,於八不的解說,曾提出三種方言<sup>15</sup>,即以三種說明的方式來顯示八不。今約取其義(不依其文),略為說明:

# 二、別釋 (pp.98-99)

# (一)世諦遮性,真諦<u>遮假:「空假名</u>(p.98)

一、世諦遮性,真諦遮假。

如說:世俗諦中,假生不生,假滅不滅;勝義諦中,也假生不生,假滅不滅。

世俗與勝義雖都說為假生不生、假滅不滅,而含義不同。世俗諦中為破外道等的「自

14 (1) 宗喀巴著,法尊譯,《菩提道次第廣論》卷17(福智之聲出版社,民國81年10月修訂版,p.417):

故具慧者應於了義經,及中觀等清淨釋論所說空義即緣起義,中觀智者所有勝法,尤於佛護論師、月稱論師,無餘盡解聖者父子所有密意,最微細處,謂依緣起,於無自性生定解法,及性空法現為因果之理,當生定解,他莫能轉。

- (2) 月稱造,法尊譯,《入中論》卷 2 (圓光寺印經會,民國 80 年 12 月, pp.115-116):
  - 《中論》亦云:「若法從緣生,非即彼緣性,亦非異緣性,故非斷非常。」 所云全無少法自性由因緣生,決定應許此義。若不爾者,頌曰:「若謂自相依緣生,謗 彼即壞諸法故,空性應是壞法因,然此非理故無性。」若謂色受等法各有自相、自性、 自體,是由因緣生故,則修觀行者見諸法性空,了達一切法皆無自性時,應是毀謗生之 自性而證空性。
- 15 (1) 參見吉藏撰《中觀論疏》卷 1 本 (大正 42,10c6-12a17),吉藏撰《大乘玄論》卷 1 (大正 45,19c13-20 b19)。
  - (2) 唐·元康撰《肇論疏》卷上:「而言方言者,隨方之言,說教以遺其惑也。」(大正 45, 169c9-10)

性生滅」,勝義諦中即破「假生假滅」,此即近於「空假名」16師的思想。

# (二)世諦遮性,真諦<u>泯假</u>:「不空假名」(p.98)

二、世諦遮性,真諦泯17假。

**世諦**說不生,這是破性生的。前一方言的破假,依此說:因緣假法如何可破?說破假,不過外人執假為定有,執假成病,所以破斥他,其實假是不破的。那麼,**勝義 諦**中,假生不生,假滅不滅,是即於一切法的假生假滅而泯寂無相,不是撥無因緣的生滅。

如偏取此解,即是「不空假名」<sup>18</sup>師的思想,和唯識宗的**泯相證性<sup>19</sup>、依他起不空**也相折。

# (三)世諦以假遮性,真諦<u>即假為如</u>:「假名空」之正義 (pp.98-99)

三、世諦以假遮性,真諦即假為如。20

如說:世俗諦中,不自性生,不自性滅,而成其假生假滅。

**勝義諦**中,即此無自性生滅的假生假滅,而成第一義的不生不滅。

此即顯示假生假滅,是由於自性生滅的不可得;以自性生滅不可得,所以假生假滅。 說此世諦的假生假滅,即是第一義的不生不滅,非是離假生假滅而別有不生不滅。 以無自性的,所以假生假滅即為勝義的不生不滅。

此第三種方言,能雙貫前兩種方言而超越它,即「假名空」21者的正義。

但說此三種方言,以一、二的兩種方言,纔顯出第三種方言的究竟;前二雖不徹底, 也是一途<sup>22</sup>的方便。

# (肆)小結:解說八不,以第一義諦為根本,以通明二諦為究竟 (p.99)

這三種方言:一、雙遮性假,二、遮性泯假,三、即假為如,為說明八不的主要方法。 總之,古人解此**八不義,有專約第一義諦說、通二諦說的不同。** 

137

<sup>16</sup> 參見印順法師,《中觀今論》,pp.182-183。

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> 泯(ロー与v):1.消滅,消失,消除。(《漢語大詞典》(五),p.1110)

<sup>18</sup> 參見印順法師,《中觀今論》,p.182。

<sup>19</sup> 參見印順法師,《以佛法研究佛法》, p.283:「唯識學者,始終從能所、性相差別論的立場說: 遣過計執性,泯依他起性,而顯的圓成實性,是『唯識性』;是唯識的性,並不就是識。」

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 隋·吉藏《中觀論疏》卷 1〈1 因緣品〉:

師又一時方言云:「世諦即假生假滅,假生不生,假滅不滅,不生不滅為世諦中道。非不生非不滅為真諦中道。二諦合明中道者,非生滅非不生滅,則是合明中道也。」(大正 42,11c21-25)

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 參見印順法師,《中觀今論》,p.183:

三論宗的正義是**假名空**,簡說為假空。緣起是假有法,假有即非真實性的,非真實有即是空。假名宛然現處,無自性即是空,不是無緣起假名的,此與空假名不同。空是即假名的,非離假名而別觀空,即假名非實有名空,故又與不空假名不同。《大乘玄論》說:「假空者,雖空而宛然假,雖假而宛然空,空有無礙。」如此方可說為中道,古三論師取此為正義。

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 途:2.途徑,路子。(《漢語大詞典》(十),p.912)

這應以說第一義諦者為根本,以通明二諦者為究竟。

# 肆、依緣起生滅,洗除斷常、一異、去來等自性執,而契入涅槃之不生不滅 (pp.99-100)

### (壹)佛說緣起的生滅,能遮除妄執,而契入涅槃的不生不滅 (pp.99-100)

更從淺顯處說:依佛的本義,緣起生滅,是約世諦安立的;以此空去妄執的斷常、一異、去來,即勝義的畢竟空。此為佛與外道對辯,否定外道的斷常、一異、去來,而顯示佛法出勝<sup>23</sup>外道之說。

外道所計執的,即佛法中常說的十四不可記24,即是執斷、執常、執一、執異等。

佛為說**緣起的生滅**,即洗除斷常、一異、去來等的自性執。遮除此等妄執而顯示的緣 起的生滅,即**能隨順空義而契入涅槃的不生不滅**。

約有為虛妄, 遮除妄執而契證無為, 與中觀師所說的並沒有甚麼不同, 但不須中觀師 所說的八不。

# (貳) 龍樹窺見釋尊的緣起深義,總攝為八不,以彰顯佛法深義 (p.100)

這在《中論》也還保存此古意,如〈18 觀法品〉說:「若法從緣生,不即不異因,是故名實相,不斷亦不常。」<sup>25</sup>諸法從因緣生,非是無因生,從此遮除**斷常、一異**等過,即名實相。

論又說:「不一亦不異,不常亦不斷,是名諸世尊,教化甘露味。」<sup>26</sup>

這即是說:世尊的妙法甘露——緣起(生滅),即能遮眾生妄執的**斷常、一異**。世尊教

問曰:「十四難不答故,知非一切智人。何等十四難?<sup>(1)</sup>世界及我常,<sup>(2)</sup>世界及我無常,<sup>(3)</sup>世界及我亦有常亦無常,<sup>(4)</sup>世界及我亦非有常亦非無常,<sup>(5)</sup>世界及我有邊、<sup>(6)</sup>無邊,<sup>(7)</sup>亦有邊亦無邊,<sup>(8)</sup>亦非有邊亦非無邊,<sup>(9)</sup>死後有神去後世,<sup>(10)</sup>無神去後世,<sup>(11)</sup>亦有神去亦無神去,<sup>(12)</sup>死後亦非有神去亦非無神去後世,<sup>(13)</sup>是身是神,<sup>(14)</sup>身異神異。」

答曰:「此事無實故不答。諸法有常,無此理;諸法斷,亦無此理;以是故,佛不答。譬如 人問搆牛角得幾升乳,是為非問,不應答。」(大正25,74c8-19)

(2)參見印順法師,《中觀論頌講記》,p.338:

諸法是從因「緣」所「生」的。緣與緣所生的果法,有因果能所。因有因相,果有果相,果是「不即」是因的。但果是因的果,也非絕對的差別,所以又是「不異因」的。不一不異,就是因果各有他的特相,而又離因無果,離果無因的。因果關涉的不一不異,即「名」為「實相」。緣起幻相,確實如此解。因為因果的不一不異,所以一切法在因果相續的新新生滅中,如流水燈炎,即是「不斷亦不常」的。因不即是果,所以不常;果不離於因,所以不斷。

(2) 參見印順法師,《中觀論頌講記》, p.339:

「不一」「不異」,「不常」「不斷」的實相,就是即俗而真的緣起中道。如有修行者通達了,那就可以滅諸煩惱戲論,得解脫生死的涅槃了。所以,此緣起的實相,即「諸」佛「世尊教化」聲聞弟子、菩薩弟子的妙「甘露味」。甘露味,是譬喻涅槃解脫味的。

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> (1) 出:10.高出,超出。(《漢語大詞典》(二),p.472)

<sup>(2)</sup> 勝:2.勝過,超過。(《漢語大詞典》(六),p.1334)

<sup>24 《</sup>大智度論》卷 2 〈1 序品〉:

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> (1)《中論》卷 3〈18 觀法品〉(大正 30, 24a9-10)。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> (1)《中論》卷 3 〈18 觀法品〉(大正 30, 24a11-12)。

化的甘露味,能遮外道的情執,契合於甚深義——《阿含經》即說緣起是甚深的,決 非取相的學者所知。

佛弟子依自己所體驗到的,窺見釋尊緣起的根本深義,與適應時代的偏執,所以廣說 法空。今**龍樹即總攝為八不,以彰顯佛法深義**。

# 伍、不生不滅 (pp.100-104)

# (壹)依緣起無自性,破生滅之自性執 (pp.100-101)

八不所不的八不四事,已如上說。<sup>27</sup>不的根據,即依緣起法而通達自性不可得。如生滅,〈21 觀成壞品〉云:「若謂以現見,而有生滅者,則為是癡妄,而見有生滅。」<sup>28</sup>現見,不但是世俗的眼見,更是外道們由定心直覺到的。若以為定中親證法有生滅,這不是真悟,而反是愚癡妄計。因為諸法的自性不可得,更何可說法生法滅?如〈觀業品〉中說:「諸業本不生,以無定性故;諸業亦不滅,以其不生故。」<sup>29</sup>詳此,可知諸法的不生不滅等,即因諸法之本無自性而說。

# (貳)論「不生」(pp.101-104)

一、總標:龍樹從兩方面破「生」(p.101)

若謂以眼\*見,而有生滅者,則為是癡妄,而見有生滅。

若謂以眼見有生滅者,云何以言說破?是事不然。何以故?眼見生滅者,則是愚癡顛倒故。見諸法性空無決定,如幻如夢。但凡夫先世顛倒因緣得此眼,今世憶想分別因緣故,言眼見生滅。第一義中實無生滅。(大正30,28b19-26)

\*眼=現【宋】【元】【明】。(大正30,28d,n.8)

(2)參見印順法師,《中觀論頌講記》,p.380:

我們「現見」的諸法「有生滅」,這不是諸法有這自性的生滅,只是我們無始來錯亂顛倒, 招感現見諸法的感覺機構(根身),再加以能知的「癡妄」心;依此根身、妄識,才「見」 到諸法的「有生」有「滅」,以為所認識的事事物物,確是像自己所見的實生實滅。不知 癡妄心所現見的生滅,是經不起理智抉擇分別的。一切理智觀察,妄見的生滅立即不可 得,唯是不生不滅的空寂。

- <sup>29</sup> (1)《中論》卷 3 〈17 觀業品〉(大正 30, 22c29-23a1)。
  - (2) 參見印順法師,《中觀論頌講記》, pp.297-298:

這是從否定自性而顯示緣起的業相。行業不失,確是釋尊所說的。他一方面是剎那滅的,一方面又是能感果不失的。……依性空正義說,業是緣起幻化的,因緣和合時,似有業的現象生起,但究其實,是沒有實在自性的。既不從何處來,也不從無中生起一實在性。一切「諸業本」就「不生」,不生非沒有緣生,是說「無」有他的決「定」的自「性」,沒有自性生。一切「諸業」也本來「不滅」,不滅即不失。他所以不滅,是因為本來「不生」。我們所見到的業相生滅,這是因果現象的起滅,不是有一實在性的業在起滅;沒有實在的業性生滅,唯是如幻如化的業相,依因緣的和合離散而幻起幻滅。如幻生滅,不可以追求他的自性,他不是實有的常在,是因緣關係的幻在,幻用是不無的。此如幻的業用,在沒有感果之前不失;感果以後,如幻的業用滅,而不可說某一實在法消滅,所以說『滅無所至』。諸業不生,無定性空,雖空無自性,但緣起的業力,於百千劫不亡,所以又不斷。不是實有常住故不斷,是無性從緣故不斷。行業不失滅,可以建立如幻緣起的業果聯繫。

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> 參見印順法師,《中觀今論》,第6章〈八不〉,第1節〈八不四對之解說〉,pp.83-94。

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> (1)《中論》卷 3 〈21 觀成壞品〉(青目釋):

龍樹論中偏重破生,「生」破,「滅」當然也不成立。

龍樹破生,是從兩方面而徵破的:

- 一、推究他如何而生?
- 二、佛說法生,學者不解佛意,以為「法」是一物,另有名為「生」者,以為「生」 能生彼法。這如薩婆多部的不相應行的**生滅實法,《中論》的〈觀三相品〉**30即廣 破此執。

二、別釋 (pp.101-104)

(一)破四生 (pp.101-102)

1、一切法的生起,不出有因生、無因生 (p.101)

推究法的如何生起?不外有因生與無因生,如論中說:「諸法不自生,亦不從他生, 不共不無因,是故知無生。」<sup>31</sup>自生、他生、共生,這是計有因生;無因,即計無

諸法不自生,亦不從他生,不共不無因,是故知無生。

- (1) 不自生者,萬物無有從自體生,必待眾因。復次,
  - (A) 若從自體生,則一法有二體:一謂生,二謂生者。
  - (B) 若離餘因從自體生者,則無因無緣。
  - (C) 又生更有生,生則無窮。
- (2) 自無故他亦無。何以故?有自故有他,若不從自生,亦不從他生。
- <sup>(3)</sup> 共生則有二過,自生、他生故。
- (4) 若無因而有萬物者,是則為常。是事不然,無因則無果,若無因有果者,布施、持戒等應墮地獄,十惡、五逆應當生天。(大正30,2b6-16)
- (2) 印順法師,《中觀論頌講記》,pp.59-62:

凡是以為一切法是自性有的,那就必是生起的;所以觀察他是怎樣生的。如生起不成,就足以證明非自性有的空義。講到生,不出有因生,無因生兩類,有因中又不出從自生,從他生,從共生三種,合起來就是四門。既是自性有,那從自體生嗎?不,就轉為別體的他生。這二者是一正一反,共是自他和合生,就是合(正)。又不能生,那就達到非自他共的無因(反)。這已達到了思想的盡頭,再說,也不過是層樓疊架的重複。凡是主張自性有的,就可以此四門觀察,不能離此四門又說有自性的生。四門中求生不得,就知一切自性有的不生了。所以這是能遍破一切的。像印度外道講生,雖有很多流派,不出這四種:數論主張因果是一的,這是自生;勝論主張因果是異的,是他生;尼乾子主張因果亦一亦異的,是共生;自然外道主張諸法自然有的,是無因生。如果佛法中有執為自性有的,也不出這四門。

「諸法」的法字,或者譯作物體,梵語中是說實在性的東西,就是自性有的東西。自性有的諸法,「不」會是「自生」的。自生,是說自體能生起的。假定是自體生的,那在沒有生起以前,已經生起之後,是沒有差別的,依本有自性而生起,這纔合乎自生的定義。但是,不論在何時,何處,什麼也不會這樣生的。為什麼呢?自生,本身就是矛盾不通。凡是生起,必有能生與所生,既含有能所的差別,怎麼能說自體生呢?可以說,自即不生,生即不自。同時,凡是生起,必然與未生有一種差別;未有而有,未成就而成就。現在說自體如此生,生個什麼東西呢?可說是一點意義都沒有。並且自體如此生,就不須其他條件,那麼,前念既如此生,後念也應如此生,生生不已,成為無窮生。若說要有其他的條件,所以前念自生而後念不生,那就失卻自生的意義了!所以沒有一法是自

<sup>30</sup> 參見《中論》卷 2〈7 觀三相品〉(大正 30,9a6-12b4)。

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> (1)《中論》卷 1 〈1 觀因緣品〉(青目釋):

因而生。一切法的生起,不出有因、無因。這在一般學者,也以為或有循著必然性的,或有偶然性的。必然性的,即由某些關係條件,必然的發生某果。

# 2、自性論者執四生 (p.101)

此四生,如說眼識生,

# (1) 有因生 (p.101)

A、自生 (p.101)

計自生者,以為眼識是本有的,生即本有眼識的現起。

**B、他生** (p.101)

計**他生者**,以為**眼識**依根、境、明等眾緣而生,眼識從某種因緣中發生。

C、共生 (p.101)

計**共生者**,以為本有的眼識,與根、境等緣相合而後生起。<sup>32</sup>

這些皆是計有因生;

生的;自生只是從自性見所起的妄執罷了!

有人以為既不是自生,應該是他生,他是別體的另一法。其實,既沒有從自體生,也就「不從他生」,要知他生是同樣的矛盾不通。可說他即不生,生即不他。凡是此法由彼生的,彼此就有密切的關聯;決不能看為截然無關的別體。別體的他能生,這是絕對不能的。譬如火從木生,火木不是能截然各別的,不然,水呀,鐵呀,這一切法,豈不也是別體的他,他木能生火,他水他鐵等也應生火了。同是別體的他,為什麼有生不生的差別呢?假如說:他生的他,是有關係而親近的他;那無關而疏遠的他,不可為比例。這也不然,既有親疏的差別,為什麼說同是別體的他呢?不能生的是他,能生的就不應是他了。所以執著自性有的,說另一別體的他能生這實有法,是不合理的。一般人執自生的少,主張他生的多,我們必須破斥這他生的妄計!

有人以為單自不生,獨他也不生,**自他相共**當然是可生的了。他們的見解,就是果體已經成就了的,或是果體的理,或是果體的功能,再加以其他的條件的引發,自他和合就能生諸法。「不共」生,在青目釋中是不廣破的,因為共生不出自他,自體不能生,他體不能生,自他和合怎能生呢?如一個瞎子不能見,許多瞎子合起來,還不是同樣的不能見嗎?所以說共生是犯有自生他生的雙重過失。

有一類外道,對世間一切的存在與生起,不知其所以然,看不出他的因緣,於是便以為一切的一切,都是自然如此的,執著是無因生的。果法從無因而生,這在名言上又是自相矛盾的,有因纔有果,無因怎會有果呢?現見世間有情的事情,要有人功纔成就,若完全是無因的,人生的一切作業,豈不都是毫無意義?貧窮的自然貧窮,富貴的自然富貴,這麼一來,世間的一切,完全被破壞了。同時,如果是無因而有果,此地起火,別地為什麼不起呢?同樣是無因的,為什麼有生有不生?別地既不起火,可見這裡的火,是自有他的原因,只是你不能發覺罷了!所以說「不無因」生。

主張自性有的,都可用這四門觀察他的怎樣生起。一一門中觀察不到,就可知自性生不可得,所以說「是故知無生」。

反過來問中觀學者,諸法究竟有沒有生呢?有生是自生呢?他生呢?共生呢?還是無因生?敵者還不是可以用同樣的方法來破斥你。**中觀者說:一切法是緣生,緣生是不屬前四生的,所以就免除了種種的過失。** 

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> 參見《慈氏菩薩所說大乘緣生稻[卄/幹]喻經》(大正 16,820c4-16),明 可真述《八識規矩頌解》(卍新續藏 55,417a13-14)。

### (2) 無因生 (pp.101-102)

還有計無因生。

這四種,可以總括一切自性論者。

# 3、中觀家破四生 (p.102)

# (1)破「自生」(p.102)

**自生**,在論理上根本就不通,因為自即不生,生即不自。說自己是存在的而又說 從自己生,這不是矛盾嗎?

# (2)破「他生」(p.102)

**他生**,如眼識生,是**根**生的呢?還是**境**生?抑<sup>33</sup>是**光等緣**生?若**根**不能生,**境**不能生,**光等**也不能生,那還可以說是他生嗎?

# (3)破「共生」(p.102)

自、他,既各各不能生,自他合的**共生**,當然也不能成立。

# (4)破「無因生」(p.102)

無因生又與事實不相符,如一切是偶然的,即世間無因果軌律等可說。

# **4、中觀家之正義:因緣生** (p.102)

這有因生與無因生的四生,既皆不能生,那麼究竟怎麼生呢?佛法稱之為因緣生。 有些學者以為因緣生與他生、共生無何差別,這是沒有懂得緣生的真義。佛說的因緣生,是不屬於四生的,因為四生都是計有自性生的,緣生是否定自性。凡執有自性的,即落於四生;緣生即如幻,不墮於四生。所以經中說:「若說緣生即無生,是中無有生自性。」<sup>34</sup>不執有自性,即不犯前四生過,成緣生正義。

# (二)破教內之部派:薩婆多部等執「生」是實有法 (不相應行法) (pp.102-104)

#### 1、龍樹以聚散門總破生住滅 (pp.102-103)

薩婆多部等以為眼識是一自性有法,眼識生的「生」,又是一自性有法,各有自性。 以此「生」有作用,能生起眼識;眼識之外,另有此能生眼識的「生」。

自性論者,在剎那生滅的見地,有為法有生住滅的三有為相,是不免有些困難的。 龍樹曾以**聚散**來破斥<sup>35</sup>:

三相若聚散,不能有所相,云何於一處,一時有三相?(大正30,9a26-27)

(2) 參見印順法師,《中觀論頌講記》,pp.145-146:

三相在同一的時間中具足,叫聚;有前有後,在初中後中具足,叫散。 說三相為有為法作相的,到底說同時有三相?還是前後次第有三相?

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> 抑 ( ーヽ ): 14.副詞。表示語氣。猶或許,或者。(《漢語大詞典》( 六 ), p.391 )

<sup>34</sup> 宗喀巴大師著,法尊法師譯,《菩提道次第廣論》(福智之聲出版社,pp.447-448): 《無熱惱請問經》云:「若從緣生即無生,於彼非有生自性,若法仗緣說彼空,若了知空不放逸。」

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>(1)《中論》卷 2〈7 觀三相品〉:

# 聚,是執生住滅三者是同時存在的;

# **散**,是**執生住滅三者是前後各別**的。

在執有自性者,不論執聚或執散,論理上都是說不通的。

# **2、別破**(pp.103-104)

### (1) 破經部師與上座部 (p.103)

# A、經部師與上座部:執「生滅不同時」(p.103)

比如時間最短不過的剎那,**經部師和上座部<sup>36</sup>他們,主張「生滅不同時**」的。<sup>37</sup>這不同時的前生後滅,約剎那心上說。

**有部與犢子系,主張在一法的一剎那中,同時有三相。**但這是相當困難的;假定說,在 一法一剎那中,聚有三相,這不是同時有生、住、滅的作用了嗎?

有部說:我雖說同時有,卻不是這樣講的。一念心中三相共有,這是就三相法體說的。 作用方面,生起生的作用時,住、滅的作用還沒有;起住的作用時,生的作用已過去, 滅的作用還沒有來;起滅的作用時,住的作用也成過去。所以法體同時有,作用有前後 的差別,這有什麼困難不通呢?

但他說到剎那,是沒有前後的,沒有前後分,怎麼可說生用起,住、滅作用未起?滅用起,生、住作用已成過去?由此,可見體同時而用前後,是講不通的。

**經部主張三相有前後,他說:先生,次住,後滅**,這在相續行上建立。但佛說有為法有 三相,現在不是承認一一剎那中沒有三有為相嗎?

他說:我雖主張三相前後起,但在一念心中也還是可以說有三相的;剎那間的生起是生,過去的是滅了。這剎那在相續不斷的流行中,可以說住。這是觀待建立的,如人的長短,因甲的長,有乙的短,因丙的短,才顯出乙的長,不是單在乙的個人身上,可以說出他的長短。

這觀待假立,不過是緣起假名,但他要在現在實有的剎那心上建立,這怎麼得行呢? 所以「三相若聚」若「散」,對有為法,都「不能有所」表「相」。

#### 一法上聚有三相,有生滅自相矛盾的過失。

#### 也不能說前後有三相,有生無滅,有滅無生,也不能表示他是有為。

一定要說三相同時,你想想,怎麼可說「於一處一時有三相」呢?在大乘學者,都承認即生即住即滅的同時三相的,但他的意義,是值得研究的。《成唯識論》在一剎那心中建立即生即滅說:「如秤兩頭,低昂時等。」但這是否可通,在理論上是值得考慮的。 秤有兩頭,有長度,所以可有低昂同時的現象。不可分的剎那心,也可以說有兩頭生滅同時嗎?空宗不許無分的剎那心,在貫徹過未的現在相續中,觀待假名才能說即生即滅。

<sup>36</sup> (1) 參見印順法師,《唯識學探源》, p.71:

經部,經歷了長期的發展,因思想的紛歧,自然的產生了不同的流派。《成唯識論述記》(卷四),曾兩次談到經部的派別,一說:「經部此有三種:(一)、根本,即鳩摩邏多。(二)、室利邏多,造經部毘婆沙,《正理》所言上座是。(三)、但名經部。以根本師造《結鬘論》,廣說譬喻,名譬喻師,從所說為名也。其實,總是一種經部」。

(2)參見印順法師,《說一切有部為主的論書與論師之研究》,p.534:

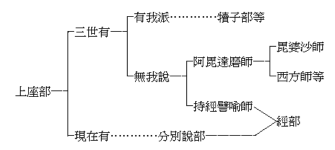
後期論書所傳的經部與譬喻師,大抵是看作同一的。如《俱舍論》卷二,「經部諸師有作是說」;而在《順正理論》,就稱之為「譬喻部師」。又如《順正理論》所說的上座,造經部毘婆沙,可說是經部的主流,而《順正理論》,每稱之為「譬喻者」。晚期論書的經部與譬喻師,是沒有什麼嚴格界別的。晚期的經部譬喻師,與《大毘婆沙論》的譬喻師, 同處是很多的,但有一根本差異,就是:《大毘婆沙論》的譬喻師,是三世有的,是說一切有部譬喻師;而晚期的譬喻師,是過未無而現在有的,是經部譬喻師。譬喻師從說一

### **B、中觀家之評破**(p.103)

若生時與滅時不同而又同在此一剎那心,則一剎那已可分為前後兩時,即不能成立剎那是時間中最短的。而且,一切因果諸行在息息變滅中,決無生(或住)而不滅的,如《中論・觀三相品》說:「所有一切法,皆是老死(異滅)相,終不見有法,離老死有住。」<sup>38</sup>所以在最短的時間,經部與上座部即不能成立有三有為相的生住滅,也即是不能在法的當體了知其即生即滅的緣起正理,僅能粗相的在相續上說有生有滅。

切有部中分化出來,改取現在實有說,這才以種子熏習說為中心,而發展為經部譬喻師。 傳說為經部本師的鳩摩羅多,也許就是這一發展過程中的重要大師。

(3) 參見印順法師,《說一切有部為主的論書與論師之研究》, p.676:



<sup>37</sup> 參見印順法師,《中觀論頌講記》,pp.145-146:

經部主張三相有前後,他說:先生,次住,後滅,這在相續行上建立。但佛說有為法有三相,現在不是承認一一剎那中沒有三有為相嗎?他說:我雖主張三相前後起,但在一念心中也還是可以說有三相的;剎那間的生起是生,過去的是滅了。這剎那在相續不斷的流行中,可以說住。這是觀待建立的,如人的長短,因甲的長,有乙的短,因丙的短,才顯出乙的長,不是單在乙的個人身上,可以說出他的長短。

38(1)《中論》卷2〈7觀三相品〉(青目釋):

#### 若諸法滅時,是則不應住;法若不滅者,終無有是事。

若法滅相,是法無有住相。何以故?一法中有二相相違故,一是滅相,二是住相。一時 一處有住滅相,是事不然;是故不得言滅相法有住。

問曰:若法不滅應有住。答曰:無有不滅法。何以故?

所有一切法,皆是老死相,終不見有法,離老死有住。

一切法生時,「無常」常隨逐;「無常」有二,名老及死;如是一切法常有老死,故無住時。(大正30,11b6-16)

(2) 參見印順法師,《中觀論頌講記》,pp.163-164:

若諸法滅時,是則不應住;法若不滅者,終無有是事。 所有一切法,皆是老死相,終不見有法,離老死有住。

前三時門破,用無生故無住的類例破;本門是以滅與住相待而破住的不成。是滅時住,還是不滅時住?假定說:「諸法」正在「滅」的「時」候有住,這是不可以的。因為一法中的滅、住二相(住是有,滅是無),是相違的,住就不滅,滅就非住。滅是破壞住的,所以說「是則不應住」。假定說:法不滅時住,這也有過。因為諸「法」「不」剎那「滅」,是「無有是事」的。

「一切」有為「法」,在有情分上,具有「老(異相)死(滅相)相」;在眾多的無情分上,具有異滅相;在整個器界分上,具有壞空相;法法都在不斷的演變過去的過程中, 所以從來「不見有」一「法,離」了「老死」相而「有」安「住」的。這可見不滅時住, 是怎樣的錯誤了。

# (2) 破薩婆多部 (pp.103-104)

# A、薩婆多部:執生滅同時(體同時,用前後)(pp.103-104)

薩婆多部是主張**「生住滅同時」**<sup>39</sup>的,換句話說:有「生」時,即有「住」,也即有「滅」。

但這在自性論者,論理上是矛盾的——自性論者是不能容許矛盾的。生時有住也 有滅,則此法究竟是生、是住還是滅?這是一個難題。

在此,薩婆多部給以「體同時,用前後」40的解說。他們說:「生」起生用的時候,雖已有「住」與「滅」的體,而還沒有起住用與滅用。這樣,「住」現起住用的時候,「生」與「滅」同在,而生的作用已息,滅的作用未來。等到「滅」現起作用時,同樣地,「生」、「住」之體還現在,而作用已息。這樣說生住滅同時,而又說生住滅作用不同時,似乎可以避免作用的矛盾,而又可以成立同時有「三有為相」了。

# **B、中觀家之評破**(p.104)

但在中觀者看來,「體同時,用前後」,是不可能的事。既說有前後的生等作用,為什麼不許生等的體有前後?生等的體既同時,為何不許同時有生等的作用?把體用劃分兩截,事實上那會有離體之用、離用之體呢?所以,終不免《中論·觀成壞品》所說的「若言於生滅,而謂一時者,則於此陰死,即於此陰生」<sup>41</sup>的過失。

# 3、小結 (p.104)

39 《大毘婆沙論》卷39:

復次為止他宗顯正義故,**謂或有執「三有為相非一剎那」,如譬喻者**。彼作是說:「若一剎那 有三相者,則應一法一時亦生、亦老、亦滅。然無此理,互相違故,應說**諸法初起名生,後 盡名滅,中熟名老**。」

為遮彼執,顯「一剎那具有三相」。(大正 27,200a2-8)

40 《大毘婆沙論》卷 39:

問:「若如是者,則應一法一時亦生、亦老、亦滅。」

答:「作用時異,故不相違。謂法生時,生有作用,滅時,老滅方有作用,**體雖同時,用有 先後**。一法生滅作用究竟名一剎那,故無有失。或生滅位非一剎那,然一剎那具有三體故, 說三相同一剎那。」(大正 27,200a8-13)

41(1)《中論》巻3(21觀成壞品)(青目釋):

若言於生滅,而謂一時者,則於此陰死,即於此陰生。」

若生時、滅時一時無二有,而謂初有滅時後有生者,今應隨在何陰中死,即於此陰生,不應餘陰中生。何以故?死者即是生者,如是死生相違法,不應一時一處。是故汝先說滅時生時一時無二有,但現見「初有」滅時「後有」生者,是事不然。(大正30,29b8-15)

(2)參見印順法師,《中觀論頌講記》,p.392:

假使「生滅」「一時」而有的;時與法相依不離,法也只能是一個了。那應該是這一個五「陰」身在「死」,也就是這一個五「陰」身在「生」。假定死的是現在的人生,生的也應該就是這個人生了。這樣,「死有」即「生有」,是同一的有;如此生滅,也就根本談不上相續了。

總之,各部所說的生住滅同時、不同時,困難在執有自性的生住滅。執有自性,此 即如此不可彼,彼即如彼不可此,即無法解說如來「即生即滅」的緣起正理。

反之,唯有無自性執,了知一切法自性空,而後緣起的即生即滅,無不成立。

# 陸、不常不斷 (pp.104-108)

# (壹)「常」與「斷」之意義 (pp.104-105)

常與斷,特別是外道的執著。**執時間上前後是同一的,即常;執前後非同一的,是斷。**若常、若斷,這在《中論》裡是不屑<sup>42</sup>與共論的,因為斷與常,違反緣起因果的事實。 佛法中不問大乘小乘,都是主張不斷不常的。可是在法法自性有、自相有的見地上, 這些佛法中的部派,雖不願意承認是常是斷,而到底不免於是常或是斷。

# (貳)三世實有者(如薩婆多部): 墮常見 (p.105)

# 一、三世實有論者之主張 (p.105)

如三世實有者,以為法體是本來如是的「**自性恒如**」<sup>43</sup>;從未來(此法未起生用時) 到現在,從現在到過去,有三世的因果遷流,所以不常;而因果連續,故不斷。

# 二、中觀家之評破 (p.105)

然而可能沒有中斷的過失,但這三世恒如的法法自體,又怎能不落於常見?

# (叁)現在實有論者(如經部及唯識者):墮斷見 (pp.105-108)

# 一、現在實有論者說過去、未來無,現在有 (p.105)

### (一)現在實有論者之主張 (p.105)

又如現在實有論者,說過未非有,永遠的唯是現在剎那剎那的生滅。過去的剎那滅,並非實有過去,而實轉化到現在,現在的不就是過去。從現在有可至於未來,名為未來,而實未來未生,即沒有實體。

在《婆沙》裡並未分辨功能與作用的不同。不過,為了要說明過去、未來法非毫無作用, 但又與現在法的作用不同,故別為二:

- 一、在種種因緣和合下發現的引生自果的力量叫作用,唯屬現在的。
- 二、其他種種引生他法的力量叫功能,通於過、未。

如是,依此作用的未生名未來,正生名現在,已滅名過去,建立起三世的差別;而**真實的法體,則仍舊是恆住自性三世一如的。** 

在這裡,假使有人詰問他法體與作用的關係如何?是一呢還是異呢?

正理論主歸結到不一不異;如卷五二中說:「我許作用是法差別,而不可言與法體異。…… 法體雖住,而遇別緣或法爾力,於法體上差別用起,本無今有,有已還無,法體如前自 相恆住。……體相無異,諸法性類非無差別,體相、性類非異非一。」

(2)參見印順法師,《初期大乘佛教之起源與開展》,p.734:

「如」是沒有變異的意思,部派佛教的解說,不完全一致,所以《大智度論》有「下如」、「中如」、「上如」的解說。又說:「如諸法未生時,生時亦如是;生已過去,現在亦如是。諸法三世平等,是名為如」。三世有,體性沒有別異,也可說是「如」。體性無別的三世有法,法法無自性空,就是「上如」。

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> 不屑:1.認為不值得。(《漢語大詞典》(一), p.438)

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> (1) 參見印順法師,《性空學探源》, p.188:

# (二)中觀家之評破 (p.105)

這樣,三世恒常的過失可避免了,然唯此一念,前後因果的聯續不斷,又不免成了問題。這些,都是根源於時間觀的不同而來。

# 二、唯識學派立阿賴耶識的受熏持種說,以說明三世因果不斷 (pp.105-106)

據唯識大乘者說:若不照著唯識者所說,那就會墮於斷或墮於常。 唯識者主張過未無體,所以不會犯常見,而問題在如何不落於斷?

他們以為:如前念滅後念生,人中死天上生,這其中非要有一相續而從來沒有中斷者 為所依,這才能擔保他不落於斷。

一切法都是無常生滅滅生的,但某些法,滅已而可以某些時間不生起的,所以**必有一為此「不能恒時現起的生滅滅生法」作依止處,否則一切因果都不能建立,這即是阿賴耶識。** 

一切法的不斷不常,由阿賴耶識的「恒」時流「轉」<sup>44</sup>,而安立因果的不斷,在唯識者看來,這是再恰當不過的。

阿賴耶識的**受熏持種說**45,是屬於現在實有論——過未無體論的立場,唯是現在,但

大乘不共的唯識說,雖有不同派別,然依虚妄分別識為依止,是一致的。虚妄分別的根本——阿賴耶識,是妄識,剎那剎那的生滅如流;攝持的種子,也是剎那生滅,瀑流那樣的恆轉。以虚妄分別攝持種子為依,依此而現起一切,「一切唯識現」,是「緣起」的從因生果。現起的一切,境不離識,境依識起,「一切唯識現」,是「緣起所生」的依心有境。

(2) 參見印順法師,《攝大乘論講記》,p.40:

建立阿賴耶的目的,在替流轉還滅的一切法找出立足點來。因為有了賴耶,就可說明萬有的生起,及滅後功能的存在。一切種子識,是一切法的根本,一切法的所依。

<sup>45</sup> 參見印順法師,《中觀論頌講記》,pp.281-283:

如是從初心,心法相續生,從是而有果,離心無相續。從心有相續,從相續有果,先業後有果,不斷亦不常。

譬喻者以上面所說的譬喻,成立他的業力說。他以為從業感果,也是這樣的。思心所就是心。不但考慮、審度、決定的思是思心所,就是身體的動作,言語的發動,也還是思心所(發動思)。不過假借身語為工具,表出意思的行為罷了。由作業的熏發,就有思種子保存下來。作業雖是生滅無常的,業入過去即無自體,但熏成思種子,隨內心而流,心心法卻是相續生的。如布施,不但布施的身口業不常,布施心也有間斷,有時也起殺盜等的心行;但熏成施種,不問善心、惡心,他是可以相續而轉的。業體是思,熏成思種,也不離心。所以,心心所法相續,作業雖久已過去,還可以感果。這樣,最初心起作什麼事業,將來就感什麼果。雖然最「初心」所起的罪福業,剎那過去,但「心」心所「法」是「相續」而「生」的。從此思業熏發的心心相續,就可以「有果」了。假使「離」了「心」心所法,就沒有「相續」;相續沒有,果法自也不可得。

既「從心」而「有相續」,「從相續」而「有果」,此「先」有「業」因而「後有」報「果」的業果論,即能成立「不斷亦不常」的中道。所造作的業,一剎那後滅去不見,這是不常;作業心與感果心的相續如流,有力感果,這是不斷。由業種的不斷不常,能完滿的建立業果的聯繫。

後期的大乘唯識學,說種子生現行,也還是從此發展而成。不過把他稍為修正一下,不用六

<sup>44(1)</sup>參見印順法師,《印度佛教思想史》,p.275:

可假說有過去、未來。

例如現在的現行法,是賴耶中的種子所生的,而此所因的種子,曾受從前的熏習,所以說有過去,說**從過去因而有現在果**。

現在的現行,又熏為賴耶的種子,可以成熟而生未來果,所以說有未來,說**現在為因而有未來果**。

謝入<sup>46</sup>過去而實轉化到現在,存在現在而可引發於未來,過去、未來都以現在為本位 而說明。

# 三、印順法師對唯識學派之評論 (pp.106-108)

# (一)總說:「恒轉」的阿賴耶是否能成立因果的不斷 (p.106)

這雖可約現行說,而約阿賴耶識的「種生現、現生種」的種現相生,能說明三世的因果不斷。然而憑著「恒轉」的阿賴耶,果真能成立因果的不斷嗎?

# (二)別破 (pp.106-108)

# 1、約唯識家之「三法同時說」(p.106)

# (1) 唯識家主張:三法 (本種、現行、新種) 同時說 (pp.106-107)

唯識者說:以恒轉阿賴耶為攝持,成立因果的三法同時說。

如眼識種子生滅生滅的相續流來,起眼識現行時,**能生種子與所生現行,是同時 的**。

眼識現行的剎那,同時又熏成眼識種子,能熏所熏也是同時的。

從第一者的本種,生第二者的現行;依第二者的現行,又生第三者的新種。

如說:「能熏識等從種生時,即能為因復熏成種,三法展轉,因果同時。」47

### (2) 印順法師之評破 (p.107)

這樣的三法同時,即唯識者的因緣說,而企圖以此建立因果不斷的。他想以蘆東、 炬炷的同時因果說,成立他的因果前後相續說。本種即從前而來,意許過去因現

#### 識受熏,而談阿賴耶受熏持種生現罷了。

譬喻者的思想,最初造作的時候,叫種子;作了以後,沒有感果之前,叫相續;最後成熟的時候,叫感果。從現象的可見方面說,雖有種子、相續、感果的三階段,但實際上重視心識的潛流不斷。

唯識者的思想,最初熏成的力量,固然是種子;就是在心識不斷的相續中,也還叫做種子; 種子如暴流水一樣的相續下去。

譬喻者從相續的心心所法上著眼,唯識者多注意種子的自類相生,兩者略有不同。

- <sup>46</sup> (1) 謝:5.引申為離開。6.消失,凋謝。8.衰敗,衰落。(《漢語大詞典》(十一), p.373)
  - (2) 入:1. 進入,由外至內。(《漢語大詞典》(一), p.1057)
- 47 《成唯識論》卷2:

如是能熏與所熏識,俱生俱滅熏習義成,令所熏中種子生長如熏苣藤,故名熏習。**能熏識等從種生時,即能為因復熏成種,三法展轉,因果同時,**如炷生焰,焰生焦炷,亦如蘆束更互相依,因果俱時理不傾動。(大正31,10a2-7)

在果的可能;新熏又能生後後,意許現在因未來果的可能。

然而在這同時因果中,僅能成同時的相依因果,那裡能成立前後的相生因果?三 **法同時**,想避免中斷的過失,結果是把因果的前後相續性取消了!

# 2、約唯識家之「生滅同時說」(pp.107-108)

### (1) 唯識家立:生滅同時說 (p.107)

與此三法同時說相關的,唯識者還有生滅同時說,如說:「前因滅位,後果即生,如稱兩頭,低昂時等。如是因果相續如流,何假去來方成非斷!」<sup>48</sup>

# (2) 印順法師之評破 (p.107)

這到底是約三法同時說呢?約前種後種相續說呢?

### A、約三法同時說 (pp.107-108)

約三法同時說,因(本種)滅果(現行)生同時,即顯露出三法的不同時了。

本種滅——同時——現行生

現行滅——同時——新種生

# B、約前種後種相續說 (p108)

# (A)總標 (p108)

如**約前種後種相續說**,前種滅時即是後種生時。什麼是滅時?還是已滅?還是 將滅而未滅?

### (B)別論 (p108)

# a、將滅而未滅(p.108)

假使**將滅而未滅**,那麼同時有兩種子了。

<sup>48</sup>(1)《成唯識論》卷 3(大正 31,12c19-21)。

(2) 參見演培法師,《成唯識論講記》(二),演培法師全集出版委員會,2006 年 1 月新版一刷,pp.85-86:

因滅果生,是約現在「前因滅」的階「位,後」念「果」法「即生」,於其中間沒有任何東西的間隔,亦即其生滅沒有前後兩剎那,而是在同一剎那生滅的,是為因果不斷,並不是要待前因滅盡,方有後果的生起。假定是待因滅,而後才有果生,自可說為斷滅,現在因果是同時的,種現是相生的,根本沒有前後可得,怎麼可以成為斷滅?這個道理,舉例來說:好像用秤來秤東西,這頭低下去的時候,就是那頭昂起來的時候,既不是先高後低,而是高低同時的,所以說「如秤兩頭低昂時等」。這種道理非常淺顯,相信任何人都知道。為什麼要這樣講?以諸種子與第八識是俱生俱滅的,為了互相影略,所以前但說為因滅,後但說為果生,而實是因果同時的。亦即前念現種因果協一,後念現種因果生位。如果再說清楚點:秤就是比喻本識,兩頭比喻因果。低昂比喻生滅。時等比喻剎那不異。「如是」阿賴耶識中的種子生現行,現行熏種子的「因果」生滅,不斷不常的「相續」,猶「如」暴「流」一樣的無有間斷,「何」必要「假」過「去」未「來」的實有,「方」能「成」立因果「非斷」?不藉過去未來的實有,因果同樣是可相續不斷的。

**b、已滅**(p.108)

如已滅,滅了將什麼生後種?

**c、滅時**(p.108)

唯識學者應該知道:離已滅、未滅,並沒有滅時存在!

(C) 結 (p.108)

所以,即使有阿賴耶為一切依止處,而推究賴耶種子與現行的因果說,如何能不**愿**斷滅!

# (肆)小結(p.108)

《中論》裡關於破常斷49的方法很多,這裡用不著多講。總之,斷常的過失,是一切自性有者所不可避免的。離卻自性見,纔能正見緣起法,因果相續的不斷不常,纔能安立。

柒、不一不異 (pp.108-109)

# (壹)《中論》論不一不異時,重於破異 (p.108)

一、《中論》特著重破異 (p.108)

《中觀論》對於執一執異,特著重破異。

二、《中論》重於破異之理由 (pp.108-109)

(一) 佛破斥外道重於破一 (pp.108-109)

一般的說來,佛法破斥外道多重於破一,因外道大抵皆立一其大無外50的大一,如大

49(1)參見《中論》卷3(15 觀有無品):

定有則著常,定無則著斷;是故有智者,不應著有無。

若法有定性,非無則是常;先有而今無,是則為斷滅。(大正30,20b17-27)

(2) 參見印順法師,《中觀論頌講記》,pp.256-257:

定有則著常,定無則著斷;是故有智者,不應著有無。若法有定性,非無則是常;先有而今無,是則為斷滅。

本頌,總結有無二見的墮於斷常;這可說是不知緣起法的必然結論。假使執著諸法決「定有」實在的自性,就應該以為此法是始終如此的,以為是常住不變的。這樣,就必然執「著」他是「常」,而落於常見的過失了!假使執著諸法決「定」是實「無」性,那就抹殺因果緣起,相似相續。那必然要執「著」他是「斷」,而犯斷見的過失了!為什麼見斷見常都是過失呢?因為諸法是常或斷,即違反緣起的相續,不知緣起正法了。所以,「有智」慧的多聞聖弟子,「不應」執「著」諸法是實「有」或者實「無」。這約二人別執斷常而說;也可以約一人前後別執說。

假定諸「法有」決「定」的實自「性,非」是「無」有,那就必然「是常」住,落於常見,像說一切有系,儘管他說諸法是無常的,萬有是生滅的,但他主張三世實有,一切法本自成就,從未來至現在,由現在入過去,雖有三世的變異,法體在三世中,始終是如此的。所以在性空者看來,這還是常執。假定以為「先」前的諸法是實「有,而」現「今」才歸於滅「無」,那又犯了「斷滅」的過失!拿煩惱說吧:實有自性者,說先有煩惱,後來斷了煩惱,就可涅槃解脫了。大乘佛法說不斷煩惱,這就因為見到實有者的先有現無,有斷滅過失,所以開顯煩惱的自性本空;假名斷而實無所斷。否則,煩惱有實自性,就不可斷;不可斷而斷,就犯破壞法相的斷滅過了!

<sup>50</sup> 無外:2.猶無窮,無所不包。《呂氏春秋・下賢》: "其大無外,其小無內。(《漢語大詞典》(七),

梵、神我等。佛說諸法緣起,生滅不住,使人了知諸法無我。如說五蘊、十二處、 十八界、十二支緣起等,重在破一。

### (二)為破除聲聞者執差別諸法為實,故《中論》特重破異 (p.109)

後因小乘學者不解佛法的善巧,以五蘊等雖求我性不可得,而蘊等諸法不無,每墮 於多元實在論。聲聞者多執此差別諸法為實,故《中論》特重破異。

# (貳)「異」(差別): 只是相待的差別,而非自性的差別 (p.109)

「青目釋」中,評學者不知佛意,故執五蘊、十二處、十八界等有自相,執有自性即 自然的而流於執異。**緣起法本是有無量差別的,雖有差別而非自性的差別。** 

《中論》為建立中道緣起,故(〈觀合品〉)說:「異因異有異,異離異無異,若法所因出,是法不異因。」51

異,即是差別,但**差別不應是自成自有的(自己對自己)差別。** 

如油燈觀待電燈而稱差別,則油燈的所以差別,是由電燈而有的;離了電燈,此油燈的別相即無從說起。故油燈的別相,不是自性有的,是不離於電燈的關係;既不離所因待的電燈,即不能說絕對異於電燈,而不過是相待的差別。

所以,諸法的不同——**差別相,不離所觀待的諸法**;觀待諸法相而顯諸法的差別,即 決沒有獨存的差別——異相。

p.106)

51 (1)《中論》卷 2 (14 觀合品)(青目釋):

#### 異因異有異,異離異無異;若法從因出,是法不異因。

汝所謂異,是異因異法故名為異,離異法不名為異。何以故?若法從眾緣生,是法不異因,因壞果亦壞故。如因樑椽等有舍,舍不異樑椽,樑椽等壞,舍亦壞故。(大正 30, 19b9-14)

(2) 參見印順法師,《中觀論頌講記》,pp.242-243:

外人想:世間是無限的差別,怎麼說無異?其中,勝論師是特別立有同性、異性的實體。 勝論派在有名的六句義中,有大有性及同異性兩句。大有是大同,有是存在,一切法都 是存在的;一切法的所以存在,必有他存在的理性,這就是大有。同異性,是除了大有 的普遍存在以外,其他事事物物的大同小同,大異小異。這一切法的所以有同有異,必 有同異的原理,這就叫同異性。如人與人是共同的;而人與人間又有不同,這就是異。 又人與牛馬是異;人與牛馬都是有情,這又是同。一切法有這樣的大同小同,大異小異, 證明他有所以同所以別異的原理。

本文所破的異相,主要是破這同異性中的異性。不但別異的原理不成,就是事物的別異自性,也不能在緣起論中立足。所以破他說:「異」是差別,但怎麼知道他是差別呢?不是「因」此與彼「異」而知道「有異」的嗎?「此法」因別異的「彼法」、「此法」才成為別異的。此法的差別性,既因彼差別而成立,那麼差別的「異」性,不是「離」了彼法的別「異」性,此法就「無」有差別的「異」性可說嗎?這樣,此法的差別性,不是有他固定的自體,是因觀待而有的。從相依不離的緣起義說,凡是從因緣而有的,他與能生的因緣,決不能說為自性別異。如房屋與梁木,那能說他別異的存在?所以說:「若法」從「所因」而「出」的,「是法」就「不」能「異因」。這樣,外人所說的別異,顯然在緣起不離的見解下瓦解了。

如果說離所觀的差別者而有此差別可得,那離觀待尚無異相,要有一離觀待的一相,更是非緣起的、非現實的了。

在緣起法中了知其性自本空,不執自相,才有不一不異的一異可說。

# 捌、不來不去 (p.110)

### (壹)來去,偏重在法的運動相說 (p.110)

來去,偏在法的運動方面說。執來去相,如《中論》的〈觀去來品〉52中廣破。

# (貳)外人對運動相的見解 (p.110)

此運動相,若深究起來,極不容易了解。如依於空間的位置上說:從甲的那裡到乙的這裡,此在甲方曰去,在乙則曰來。但如執有自性,那麼從甲到乙的中間距離,從其丈尺寸分乃至追究到空間的點,此運動的性質即消失無餘。在此就在此,在彼就在彼,在這空間點既不能說有動相;積無量的空間點,自也不應有運動相,所以自性論者每每把一一法看成靜止的。每以為如電影:影片本是一張張的板定<sup>53</sup>——不動物,經電力而似有動相,影片本身雖無有運動,但觀眾見為活動而非不動的。

# (叁)中觀者認為:來去、動靜皆不可得 (p.110)

中觀者依此而批評他們,使他們感到來去不可得。不但動不可得,而靜止也不可得, 這在下章<sup>54</sup>中再為提到。

# 欧、《中論》以自性不可得義,遍破眾生的一切自性執 (pp.110-111)

# (壹)八不闡明諸法自性本空,破除眾生的自性執 (p.110)

上來所講的八不,要在破除眾生的自性執。諸法的自性本空,沒有自性的生滅、斷常、 一異、去來;故《中論》約自性不可得義,遍破一切自性生滅的執著。

# 【(貳)眾生無法體認一切法空,而起生滅、常斷、一異、來去等執著 (pp.110-111)

世間一般人以及外道,有所得的聲聞行者、菩薩行者,不能體認一切法空,總執有實在性的法——從常識上的實在,到形而上的實在,不能超脫自性妄見。

此自性見, 通過時間性, 即有常見、斷見;

通過空間性,則有一見、異見;

在時空的運動上,則有來去執;

在法的當體上,則有生滅執。

# (叁)生滅、常斷、一異、來去等的戲論根源,皆源於自性執 (p.111)

├一、常見、斷見等看來似乎不同,實則妄執的根源是─ (p.111)

(一)以「常見、斷見」為例 (p.111)

<sup>52</sup>《中論》卷 1〈2 觀去來品〉(大正 30,3c5-5c14)。

(2) 定:5.停,止息。(《漢語大詞典》(三),p.1359)

<sup>53 (1)</sup> 板: 2. 泛指板狀的扁平之物。(《漢語大詞典》(四), p.860)

<sup>54</sup> 參見印順法師,《中觀今論》,第7章,第4節〈行——變動、運動〉,pp.131-141。

其實八者的根源,同出於自性執。如常見、斷見,看來似乎不同,實則妄執的根源 是一。

如執為前後一樣是常執,執前後別異為斷執。

**常執**是以不變性為根源;**斷執**也還是以不變性為根源,前者是前者,後者是後者,前後即失卻聯繫。

# (二)以「一見、異見」為例 (p.111)

又如一異也是這樣,

執此法是自性有的,不依他而有的,是**執一**;

自法是自性有的,他法也是自性有的,自他間毫無關係,即是執異。

執一、執異,可以說是**同一錯誤的兩個方式**。

# 二、《中論》每以同一理由,而破相對各別的二執 (p.111)

所以《中論》每以同一理由,而破相對各別的二執,如說:「是法(即此法一)則無異,異法亦無異;如壯不作老,老亦不作老。」<sup>55</sup>

所以,知諸法不一,也就知諸法不異;知諸法不常,也就知諸法不斷;不生不滅,不 來不去,無不由此而得通達。

# (肆)體悟自性不可得,則一切戲論皆止息 (p.111)

55(1)《中論》卷2(13 觀行品)(青目釋):

是法則無異,異法亦無異,如壯不作老,老亦不作壯\*。

若法有異者,則應有異相。為即是法異,為異法異,是二不然。若即是法異,則老應作老,而老實不作老。若異法異者,老與壯異,壯應作老,而壯實不作老,二俱有過。(大正 30,18b19-24)

※案:「老亦不作壯」, 梵本作「老亦不作老」。

(2) 參見印順法師,《中觀論頌講記》,pp.232-233:

從前後的同異去觀察:你說諸行有變異,還是說前後是一法,還是說是兩法?假使就「是」這一「法」,既然是一法,當然不可說他有變「異」。變,要起初是這樣,後來又改為那樣。一法是始終如一,永遠保持他的自體而不失不異,這怎麼可以說變?

假使說前後是不同的兩法,這也不能說有變異。這法不是那法,那法不是這法,彼此都保持他固有的自性,如此如此,這還說什麼變異?所以說:「異法亦無異」。

舉事實說吧!「如壯」年有壯年的自體,要保持壯年的特色;老年有老年的自體。那就 壯年是壯年,老年是老年。壯年「不」能變「作老」年,這是比喻「異法無有異」的。 「老亦不作老」,流通本作「老亦不作壯」,依嘉祥疏及青目論,應改正為「不作老」。意 思說:老就是老,怎麼可說變異作老?這是比喻「是法無有異」的。

(3)三枝充惠編,《中論偈頌總覽》,p.374:

tasyaiva nānyathābhāvo nāpyanyasyaiva yujyate /

yuvā na jīryate yasmādyasmajjīrno na jīryate //

[同一の] そのものに変異するということは,ない。また他のもの(他の狀態になっているもの)にも,[変異するということ] は,正しくない(理に合わない)。なぜならば,青年は〔まだ〕老いることがないから。また老人は〔もはや〕老いることがないからである。

以生滅、常斷、一異、來去等的戲論根源,皆源於自性執。 自性,即於實有性而顯為**自有性、不變性、不待他性**。 此自性不可得,則一切戲論都息。