#### 福嚴推廣教育班第26期(《中觀今論》)

# 第三章 緣起之生滅與不生不滅 第三節 三法印之橫豎無礙

(pp.34-37)

釋厚觀 (2013.11.16)

## 壹、三法印在佛教史中的開顯 (p.34)

三法印的任何一印,都是直入於正覺自證的,都是究竟的法印。但為聽聞某義而不悟的眾生,於是更為解說,因而有次第的三法印。

在佛教發展的歷史中,也是——

初期:重無常行。 中期:重空無我行。 後期:重無生行。<sup>1</sup>

<sup>1</sup> 參見印順法師,《以佛法研究佛法》,〈大乘是佛說論〉,pp.190-192。

佛世的佛教,是無限差別而一味的。三法印,在釋尊的證覺中,自然是一貫無礙。從初期聖典所表現的看來,這是行踐的理性,是厭苦、離欲、向滅的法則,是知苦、斷集、證滅的所修聖道的歷程。所以在初期聲聞行者的認識上,這含有很大的厭離情緒。他把生死無常與涅槃寂靜截為兩件事,所以特別深切的痛感無常故苦,形成無常為門的聲聞行了!

原來,三法印是依緣起而開顯的:緣起的生滅,是諸行無常;緣起的寂滅,是涅槃寂靜。初期急於厭離的學者,從緣起生滅相去看,所以見他的歷別而三法印分離了。但真能從無常入無我,從無我證無生寂滅的聖者,也決不別執(他的四諦,也稱生滅的,有量的,有作的)。菩薩行者,從緣起的生滅中徹見寂滅性,體現一切法的無差別性。從這畢竟空寂的觀點看一切,三法印即是一實相印(他的四諦,也稱不生滅的,無量的,無作的)。一從差別的見地,漸入而會歸一滅;一從無別的見地,見性空而遍通三法印。古人說的拙度、巧度,也只是這個。這樣,生滅相即寂滅性,生死即涅槃,不妨離聲聞厭離行而別走菩薩等觀的性空行了!我們的見解,《第一義空經》,《大空經》等,本是聖典舊物。所以性空門的發揚,決非否定,抨擊根本的聖典,反而是開顯他。即空的一切,只是蘊、界、處、緣起等;無我(三解脫門)是入道的不二門;無餘涅槃,是三乘共證而究竟的;但為菩薩說,而二乘也應該列席學般若。這一切,是怎樣的闡發釋尊正覺的本懷,不違舊來的聲聞行!

#### 第二期是無我法印的開顯,

#### 第三期是涅槃法印的開顯:

我曾這麼說,但大有語病,容易起誤會。要知**三法印是依緣起的生滅與寂滅而說的**,法印有三, 生滅與不生滅,卻只有二義。性空大乘的空寂,是我空、法空,是人無我與法無我,這自然是 無我我所的開顯。但一切法空,就是諸法寂滅性,這就是涅槃;在諸法本空上,顯示諸法本寂 滅,所以空也就是涅槃寂靜印的開顯。在同一的性空中,顯示無我與涅槃二義。

這第一、法印有三,生滅與寂滅只有二。諸法無我是遍通的,從生滅邊說,無常是相續中的非常,無我是和合中的非實。從寂滅邊說,無我約所無說,寂滅約所無的當處說。**性空行,就是從無常的非實自性中,離自性而見空寂。** 

**第二、在聖典中**,涅槃是不許擬議的。因為一切是有餘的,是世間的;如用世間的去作著相的 描寫擬議,那就必然要神化。他只能從無常無我中去體現,要加以言說思惟,只能說空、無、 非、不、離。

**第三、**無可說明中的說明,不出二途:生死是此有故彼有;所以涅槃是此無故彼無,就是無性空。無自性空,自性涅槃,這是用實有非有的空來顯示的。

又,生死是此生故彼生,所以涅槃是此滅故彼滅,就是寂滅。以生滅故,寂滅為樂,這是用生

## **貳、三法印與三解脫門**<sup>2</sup> (pp.34-36)

## (壹)諸行無常:依無願解脫門得道 (pp.34-35)

#### 一、佛說無常即說明一切法皆歸於滅 (p.34)

如「諸行無常」除了事相的起滅相續相而外,含有更深的意義,即無常與滅的含義是相通的。

佛為弟子說無常,即說明一切法皆歸於滅<sup>3</sup>;終歸「無常」,與終歸於「滅」、終歸於「空」,並無多大差別。

## 二、依無常深義,了知法法本性平等寂滅 (p.34)

依此無常深義,即了知法法如空中的閃電,剎那生滅不住,而無不歸於一切法的平等 寂滅。

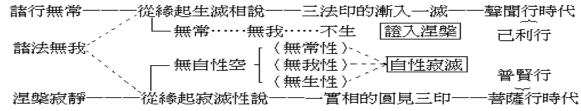
無常滅,如從波浪洶湧,看出它的消失,還歸於平靜寂滅,即意味那波平浪靜的境界。 波浪的歸於平靜,即水的本性如此,所以它必歸於平靜,而且到底能實現平靜。

## 三、直從生滅中證入不生滅 (pp.34-35)

佛說無常滅,意在使人依此而悟入寂靜,所以說:「若人生百歲,不見生滅法,不如 生一日,而能得見之!」<sup>4</sup>所以說:「諸行無常,是生滅法,生滅滅已,寂滅為樂。」<sup>5</sup>使

者不生的無生來顯示的。

所以說三時思潮的遞代,是三法印的次第開顯;這在後期的大乘者,他們確是自覺為發揮真常 妙有的大寂滅的,其實卻不盡然。



- <sup>2</sup>(1)《阿毘達磨大毘婆沙論》卷 104(大正 27,538c6-9):
  - 三三摩地皆依行相差別建立,謂空三摩地:有空、非我二行相;無願三摩地:有苦、非常及集、道各四行相;無相三摩地:有滅四行相。
  - (2) 參見《空之探究》,第1章·第9節〈三三昧、三觸、三法印〉,pp.60-67。
- <sup>3</sup>《雜阿含經》卷10(260經):「五受陰是本行所作,本所思願,是無常、滅法;彼法滅故,是 名為滅。」(大正2,65c18-19)
- 4《法集要頌經》卷 2 (大正 4,789a21-22)。
- <sup>5</sup>(1)《大般涅槃經》卷 3:「諸行無常,是生滅法,生滅滅已,寂滅為樂。」(大正 1,204c23-24)
  - (2)《雜阿含經》卷 34 (956 經):「一切行無常,悉皆生滅法,有生無不盡,唯寂滅為樂。」 (大正 2,244a6-7)
  - (3) 印順法師,《性空學探源》,〈第二章,阿含之空〉,pp.41-42:
    - 無常是生滅義,生者必滅,一切一切,確都是滅盡之法。世人固或知之,但他們偏注重到生生不已的生的一面,忽略了滅。生生不已,佛法並不否認;但生者必然要滅,一切痛苦依此生生不已而存在,確又是赤裸裸的事實。佛法就是要在這生滅不已之中,設法使它滅而不生,以之解決一切痛苦。滅,不是佛法的故意破壞,它是諸法本來如是的必然性(法性自爾)。因有了某種特殊的因緣連繫縛著了,所以滅了之後又要生;現在把這連繫截斷;就可以無生滅而解決痛苦了。所以經說:「諸行無常,是生滅法;生滅滅已,寂滅

人直從一切法的**生而即滅**中,證知常性本空而入**不生滅的寂靜**。

**差別**的歸於**統一,動亂**的歸於**平靜,生滅**的歸於**寂滅**。所以說:「一切皆歸於如。」 6這樣,無常即究竟圓滿的法印,專從此入,即**依無願解脫門得道**。

### (貳)諸法無我:依空解脫門得道 (pp.35-36)

# 一、若不能理解「常性不可得」而深入法性寂滅,則更說「無我」 (p.35)

然而,在厭離心切而拘泥於事相的,聽了無常,不能深解,只能因生滅相續的無常相 而起厭離心,不能因「常性不可得」而深入法性的寂滅;這非更說「無我」不可;也 有直為宣說無我的,由無我離執而證知諸法的空寂性,因之而得解脫。

#### 二、諸法本性的空寂即是不生,空與無生同義 (pp.35-36)

依《般若》及龍樹所宗,諸法本性的空寂即是不生,不生即是涅槃。《心經》「色即是空」的空,即解說為無生的涅槃。空是「本性空」;**空亦不可得,即是無生**。如《大智度論》卷 15 說:「諸法性常空,心亦不著空;如是法能忍,是佛道初相。」<sup>7</sup>這是把空亦復空的「**畢竟空」,與無生等量齊觀的**。

如《解深密經》<sup>8</sup>說:初時教說無常令厭,中時教說「皆無自性,無生無滅,本來寂靜,自性涅槃」,也是以**空及無生為同一意義**的。

如從此得證,即依「空解脫門」得道。

**為樂。**」或依三法印,從諸行生滅無常,體解我性的不可得。眾生因妄執常、我而生死, 現在能夠了解蘊性無常、無我,離常、我的執見,則因無常生滅而厭、離欲,便可以達到 涅槃之滅。

- (4)另參見印順法師,《佛法是救世之光》,pp.281-282。
- 6(1)《摩訶般若波羅蜜經》卷 15〈52 知識品〉:「一切法趣如,是趣不過。何以故?如中無來無去故。」(大正8,333b5-6)
  - (2)《維摩詰所說經》卷上〈4 菩薩品〉:「云何彌勒受一生記乎?為從如生得受記耶?為從如滅得受記耶?若以如生得受記者,如無有生。若以如滅得受記者,如無有滅,一切眾生皆如也,一切法亦如也,眾聖賢亦如也;至於彌勒亦如也。若彌勒得受記者,一切眾生亦應受記。所以者何?夫如者不二不異,若彌勒得阿耨多羅三藐三菩提者,一切眾生皆亦應得。」(大正14,542b8-16)
- 7《大智度論》卷 15 (大正 25, 172a3-4)。
- 8《解深密經》卷3〈5無自性相品〉:

爾時勝義生菩薩復白佛言:「世尊!初於一時在婆羅痆斯仙人墮處施鹿林中惟為發趣聲聞乘者, 以四諦相轉正法輪。雖是甚奇甚為希有,一切世間諸天人等先無有能如法轉者,而於彼時所轉法輪,有上有容是未了義,是諸諍論安足處所。

世尊!在昔第二時中惟為發趣修大乘者,依一切法皆無自性,無生無滅,本來寂靜,自性涅槃,以隱密相轉正法輪。雖更甚奇甚為希有,而於彼時所轉法輪,亦是有上有所容受,猶未了義,是諸諍論安足處所。

世尊!於今第三時中,普為發趣一切乘者,依一切法皆無自性,無生無滅,本來寂靜自性涅槃,無自性性,以顯了相轉正法輪,第一甚奇最為希有。于今世尊所轉法輪,無上無容是真了義,非諸諍論安足處所。世尊!若善男子或善女人,於此如來依一切法皆無自性,無生無滅,本來寂靜自性涅槃,所說甚深了義言教。」(大正 16,697a23-b11)

## (叁)涅槃寂靜:從不生不滅而證入,依無相解脫門得道 (p.36)

## 一、若行者執著空,則更說「不生不滅」令其悟入 (p.36)

然而,若著於空,即不契佛意,所以說:「大聖說空法,為離諸見故,若復見有空, 諸佛所不化。」<sup>9</sup>有所著,即不能體證無所著的涅槃——無生法忍。因之,《經》中也 有以「空」為不了,而以「不生不滅」為究竟的。

如從不生不滅而證入,即依無相解脫門得道。

#### 二、辨「空」與「無生」之異同 (p.36)

## (一)「空」與「無生」之差異 (p.36)

#### 1、「空」與「不生」,如生金與熟金

「空」與「不生」,如《大方廣寶篋經》說:「如生金與熟金。」10

#### 2、未成就為空,已成就為菩提 (p.36)

龍樹也說:「成就者,名為菩提;未成就者,名為空。」11

## 3、空著重於「實踐」義,無生多用於說明「法性寂滅」(p.36)

「空」:著重於「實踐」的意義;

「無生」多用於說明「法性寂滅」。

#### (二)「空」與「無生」意義相同 (p.36)

然在中觀的諸部論典中,處處都說空,「空即不生」,空即是八不緣起的中道。

事實上,取著無生,還是一樣的錯誤,所以《大智度論》解說無生,是無生無不生 等五句都遣的。<sup>12</sup>空與無生,有何差別?

須菩提言:「空之與寂有何差別?」

文殊師利言:「大德須菩提!於意云何?如生金與熟金有何差別?」

答言:「以言說故而有差別。」

文殊師利言:「如是大德須菩提!以言說故言空言寂,若有智者不著文字,不執文字。」(大下 14,467a16-21)

- <sup>11</sup>《大智度論》卷 35:「般若波羅蜜分為二分:成就者名為菩提,未成就者名為空。」(大正 25, 319a11-12)
- 12 (1)《大智度論》卷 5:「諸法不生不滅,非不生非不滅,亦不生滅非不生滅,亦非不生滅非 非不生滅。已得解脫,空、非空,是等悉捨,滅諸戲論,言語道斷,深入佛法,心通無 礙,不動不退,名無生忍,是助佛道初門。」(大正 25,97b27-c4)
  - (2)《大智度論》卷27:

一切法,所謂有法、無法,亦有亦無法;空法、實法、非空非實法;所緣法、能緣法、 非所緣非能緣法。

復次,一切法,所謂**有法、無法、**亦有亦無法、非有非無法;**空法、不空法、**空不空法、 非空非不空法;**生法、滅法、**生滅法、非生非滅法;**不生不滅法**、非不生非不滅法、不 生不滅亦非不生非不滅法、非不生非不滅亦非不不生亦非不不滅法。

復次,一切法,所謂**有法、無法、**有無法、非有非無法、**捨是四句法。空、不空,生、滅,不生不滅——五句皆亦如是。**」(大正 25, 259c21-260 a2)

<sup>9《</sup>中論》卷 2〈13 觀行品〉(大正 30, 18c16-17)。

<sup>10《</sup>大方廣寶篋經》卷上:

# 叁、結語 (pp.36-37)

## (壹)錯解三法印之流弊 (p.36)

總之,凡成為世諦流布,或以世俗的見解,依名取義,

無常教:會引來消極與厭離。

空:會招來邪見的撥無因果或偏於掃蕩。

無生:會與外道的神我合流。

#### (貳)正確理解三法印 (pp.36-37)

如能藉此「無常、無我、無生」的教觀,徹法性本空,那麼三者都是法印,即是一實相了。

依眾生的悟解不同,所以有此三門差別,或**別別說**,或**次第說**,或**具足說**,都是即俗 示真,使契於正覺的一味。

# (叁)依空相應緣起,從「生滅」悟得「不生不滅」,成為後代大乘教學的特色 (p.37)

從「緣起生滅」悟得「緣起不生不滅」,揭開釋迦《阿含經》的真面目。能於空相應緣起中,直探佛法深義而發揮之,即成為後代大乘教學的唯一特色。