福嚴推廣教育班第34期

**《十住毘婆沙論》卷11**

**〈四十不共法中善知不定品第二十三〉**

**（大正26，79a8-83c16）**

釋厚觀（2017.10.28）

**壹、念佛諸功德法：佛四十不共法**（承卷10〈21四十不共法〉）

（壹）總說四十不共法（承卷10〈21四十不共法〉）

（貳）別釋四十不共法（承卷10〈21四十不共法〉）

**十、第十不共法──善知不定法**

**善知不定法**者，諸法**未生、未出、未成、未定、未分別**，是中如來智慧得力。

**（一）舉經論證成**

**1、《分別業經》**

如佛《分別業經》中說：

「佛告阿難：『有人**身行**善業、**口行**善業、**意行善業**，**是人命終而墮地獄**；有人**身行**惡業、**口行**惡業、**意行惡業**，**是人命終而生天上**。』

阿難白佛言：『何故如是？』

佛言：『**是人或先世罪福因緣已熟，今世罪福因緣未熟；或臨命終生正見、邪見，善、惡心，垂**[[1]](#footnote-1)**終之心，其力大故**。』」[[2]](#footnote-2)

**2、《首迦經》**

又《首[[3]](#footnote-3)迦經》中說：「叔迦婆羅門子白佛言：『瞿曇！諸婆羅門**在家白衣，能修福德善根，勝出家者，是事云何？**』**佛言**：『**我於此中不定答**。出家或有不修善，則不如在家。在家能修善，則勝出家。』」[[4]](#footnote-4)

**3、《大涅槃經》**

又《大涅槃經》中說：「巴連弗城**當以三事壞，或水、或火**[[5]](#footnote-5)，**或內人與外人謀**。」[[6]](#footnote-6)

**4、佛因波梨末梵志而自說**

又因波梨末梵志說：「是裸形波梨末梵志，若不捨是語、若是心、若是邪見，到我目前，無有是處。若皮繩斷、若身斷，終不來到佛前。」[[7]](#footnote-7)

**5、《筏喻經》**

又《筏喻經》中說：「我此法甚深，以方便說，令淺易解。若有直心，如教行者，得二種利：若今世盡漏；若不盡漏，當得不還道。」[[8]](#footnote-8)

**6、《增一阿含．舍迦梨經》**

又《增一阿含．舍迦梨經》中：「佛告阿難：『若人**故**（79b）**起業**，**無有不受報**而得道者，**若現受報、若生受、若後受**。』」[[9]](#footnote-9)

**7、《增一阿含．阿浮羅經》**

又《增一**．**阿浮羅經》中說：「佛告諸比丘：『諸惡人死，若作畜生、若墮地獄；善人生處，若天、若人。』」[[10]](#footnote-10)

**8、《無畏王子經》**

又《無畏王子經》中說：「無畏白佛言：『**佛有所說，能令他瞋不？**』佛言：『王子！**是事不定**。**佛或憐愍心故，令他人瞋，得種善因緣**。如乳母以曲指鉤出小兒口中惡物，雖傷無患。』」[[11]](#footnote-11)

**9、《阿毘曇》**

又《阿毘曇》中說：「眾生三品：從**不定聚**，或墮**邪定**，或墮**正定**。」[[12]](#footnote-12)

**10、結說**

如是等**四法藏**[[13]](#footnote-13)**中**，**無定事數千萬種**。

**（二）辨「善知不定法」為佛不共法**

問曰：若人智慧不定，無決定心，於事中，或爾或不爾，則不名一切智人。一切智人者，不二語者、決定語者、明了語者，是故善知不定不得名為佛不共法。

答曰：

**1、於不定事中，必應用不定智**

**不定事**，若爾若不爾，**隨屬眾因緣故，是中不應定說**。

又若[[14]](#footnote-14)**不定事而作定答**[[15]](#footnote-15)，**不名一切智人**。是故**於不定事中，必應用不定智，是故有不定智不共法**。

**2、一切法若必定，則無須人功方便**

復次，若人於一切法中決定知，是人即墮必定邪論中。**若一切法必定**，則諸所作[[16]](#footnote-16)為，**則不須人功方便而得**。如說：

若好醜[[17]](#footnote-17)已定，人功則應定，不須諸因緣，方便而修習。

**3、有不定事故，知有不定智**

復次，現見不自守護身，則有眾苦；若自防護身，則安利。又如種種作業事中，受諸疲苦，後得種種富樂果報；或復有人今世靜默，都無所作，而得果報。

是**故有是不定事，為知是不定事故，知有不定智**。

**※因論生論：守護、不守護，施功、不施功，亦有不定事**

問曰：汝「守護、不守護，施[[18]](#footnote-18)功、不施功，而亦有不定事成」者，有人**好自防護而得苦惱**，**不自防護不**（79c）**得苦惱**。又**勤自疲苦，不得功果**；**不勤施功，而得功果**，是事不定。

答曰：汝所說，則成我不定義──「**若有不定事，應有不定智**」。

我不言：「若人不自防護，悉皆受苦。」

又不言：「離功業，有果報。」

有人雖作功夫[[19]](#footnote-19)，先世罪障故，不得受樂。**不言「一切皆爾」**，是故汝難非也。

是名諸佛於不定事中，獨有不定智具足。

**十一、第十一不共法──知無色處**

**（一）總說唯諸佛具足悉知無色處定**

**知無色處**者，聲聞、辟支佛知生無色處眾生及法少分。**諸佛世尊於無色處眾生及法具足悉知**。

**（二）諸佛遍知生無色處眾生之因緣**

**1、所生處之別**

是無色處，有若干眾生**生此處**，若干眾生**生彼處**，若干眾生**生初無色定處**，若干眾生**生第二處**，若干眾生**生第三處**，若干眾生**生第四處**。

**2、有無極壽爾所時之別**

若干眾生生來爾所時，若干眾生經爾所時當退沒，若干眾生**極壽爾所時**。

**3、壽命有定、不定之別**

若干眾生**畢定壽命**，若干眾生**不畢定壽命**。[[20]](#footnote-20)

**4、知從何處來生無色處**

**（1）從欲界、色界、無色界命終來生此中（三界差別）**

若干眾生從**欲界命終**，來生此中。若干眾生從**色界命終**，來生此中。若干眾生從**無色界命終**，還生此中。

**（2）從人中、天中眾生命終，即來生此（人天差別）**

若干眾生**人中命終**，即來生此。若干眾生**天中命終**，即來生此。

**5、知無色處眾生命終之去處**

**（1）投生三界**

是諸眾生**於此命終**，**若生欲界**、若生**色界**、若生**無色界**。

**（2）投生六趣**

是諸眾生**此中命終**，**若生天道**、若生**人道**、若生**阿修羅道**，若生**地獄、畜生、餓鬼**[[21]](#footnote-21)**道**中。

**（3）出三界，入涅槃**

是諸眾生，**於彼處入涅槃**。

**（三）善知無色處眾生之根性**

若干眾生皆是**凡夫**；若干眾生是**佛賢聖弟子**，若干眾生**凡夫弟子**。

若干眾生**成聲聞乘**，若干眾生**成辟支佛乘**，若干眾生皆**成大乘**。若干眾生**不成聲聞乘**，若干眾生**不成辟支佛乘**、**不成大乘**。

若干眾生**行滅者**，若（80a）干眾生**不行滅者**，若干眾生**上行**。

若干眾生**某佛弟子**。

**（四）諸佛具一切種智，故能「善分別無色諸定」**

諸佛又知：是定**受味、**是定**不受味，是善、是無記，**是定中**斷若干結，**是定**上**、**中**、**下**。

略說無色諸定，唯有諸佛以一切種智，悉能**分別大小、深淺、心相應**[[22]](#footnote-22)**不相應、果報非果報等**。是名**諸佛具足悉知無色定處。**

**十二、第十二不共法──通達滅法**

**（一）通達二乘過去、現在滅度者**

**通達滅法**者，諸辟支佛、諸阿羅漢，過去、現在滅度者，諸佛通達。

如經中說：「諸比丘！是**賢劫**[[23]](#footnote-23)**前九十一劫毘婆尸佛出**，**至三十一劫，有二佛出**：一**名尸棄，二名毘式婆**。此賢劫中，鳩樓孫、迦那含牟尼、迦葉佛出。」[[24]](#footnote-24)**如是過去諸佛大知見**。

經此[[25]](#footnote-25)中應說：「及諸聲聞弟子，滅度入無餘涅槃，及辟支佛，號曰成、號曰華相、號曰見法、號曰法篋、號曰喜見、號曰無垢、號曰無得。」如是等**諸辟支佛入無餘涅槃，佛悉通達**。

**（二）通達有餘涅槃、生緣都盡事**

復次，**未滅度在有餘涅槃**，**生緣都盡，通達是事，亦名通達知滅**。如經說：「佛告阿難：『我於此人悉知無有微闇[[26]](#footnote-26)，是人畢定盡是內法，是人命終當入涅槃。』」亦名知滅。

**（三）知餘人通達四聖諦，知至涅槃道，知至涅槃眾生**

又於**餘人通達四諦，能知其事，亦名知滅**。

如經說：「我何不方便令此人即於此處漏盡解脫？」

如佛告阿難：「汝樂禪定、樂斷結使。」亦名通達知滅。

如佛告舍利弗：「我**知涅槃**，**知至涅槃道**，**知至涅槃眾生**。」

如是等諸經，此中應說，是名**諸佛通達知滅**。

**十三、第十三不共法──善知心不相應、非色法**

**（一）唯諸佛善能通達心不相應法、非色法**

**善知心不相應**[[27]](#footnote-27)**、非色法**者，戒善根使善律儀[[28]](#footnote-28)、不善律儀[[29]](#footnote-29)等，諸心不相應、非色法，聲聞、辟支佛不能通達，諸佛善能通達，如現目前。於心不相應諸法中，成就第一智慧力故。

**※因論生論**

問曰：戒善律儀、不善律（80b）儀是色法，何以言非色法？

答曰：戒善律儀、不善律儀有二種：有作、有無作[[30]](#footnote-30)，**作是色，無作非色**。

**（二）諸佛以不共力現前能知，非比智知**

無作非色[[31]](#footnote-31)，佛**以不共力**故現前能知，餘人**以比智**[[32]](#footnote-32)**知**。

**（三）諸佛善知不相應法、非色法，亦善知心相應法**

問曰：諸佛但善知心不相應、非色法，不善知相應法耶？

答曰：

**1、若通達不相應法，相應法則亦可通達**

若通達不相應法，相應法無所復論。如人能射毫毛，麁物則不論。

**2、佛以第六識皆悉能知七百不相應法**

復次，七百不相應法[[33]](#footnote-33)中，**聲聞、辟支佛以第六識能知七法**：一、名，二、相，三、義，四、無常，五、生，六、不生，七、度。[[34]](#footnote-34)

**佛以第六識皆悉能知**。

**（四）佛知四諦相及世俗法故**

佛**知四諦相**及**知世俗法**，是故言諸佛善知心不相應、無色法。

**十四、第十四不共法──勢力波羅蜜**

**勢力波羅蜜**者，於一切所知法無餘中，得一切種智勢力，十力[[35]](#footnote-35)、四無所畏[[36]](#footnote-36)、四功德處[[37]](#footnote-37)助成故。又善得十力故，是故佛能**成就勢力波羅蜜**。

是勢力，在第十六心中得增益，一切智常在佛身，乃至無餘涅槃。因是事故，於一切法中得無礙智。

**十五、第十五不共法──無礙智波羅蜜**

**無礙智波羅蜜**者，法、義、辭、樂說，[[38]](#footnote-38)於此四法勢力無量、通達無礙。

如經中說：「佛告諸比丘：『如來四第[[39]](#footnote-39)子，成就第一念力、智慧力、堪受力。如善射，射樹葉即過無難。是諸弟子以四念處來問難，我常不休息，除飲食、便利、睡眠，於百年中，如來常答，樂說智慧，無有窮盡。』」[[40]](#footnote-40)

佛於此中，以少欲相自論智慧。若三千大千世界所有四天下滿中微塵，隨爾所塵數、作爾所三千大千世界，滿中眾生皆如舍利弗、如辟支佛，皆悉成就智慧、樂說，壽命如上塵數大劫，是諸人等，因四念處，盡其形壽問難如來，如來還以四念處義答其所問，言義不重[[41]](#footnote-41)、樂說無盡。

**法**（80c）**無礙智**者，善能分別諸法名字，通達無礙。

**義無礙**者，於諸法義通達無礙。

**辭無礙**者，隨眾生類，以諸言辭令其解義，通達無礙。

**樂說無礙**者，問答時善巧說法，無有窮盡。

餘[[42]](#footnote-42)賢聖不能究盡，唯有諸佛能盡其邊，是故名**無礙智波羅蜜**。

**十六、第十六不共法──具足答波羅蜜**

**（一）佛善能具足四種問答**

**具足答波羅蜜**者，一切問難中，佛善能具足答。何以故？於四種問答中，無有錯亂、善知義故，具足不壞義波羅蜜故，樂欲深知一切眾生性所行、所樂故。

如舍利弗白佛言：「世尊！佛為人說善法，而是中多有眾生得證；證已心無渴愛[[43]](#footnote-43)。無渴愛故，於世間無所受；無所受已，心則內滅。佛於善法中無上事，盡知無餘，更無勝者。」

**（二）釋四種問答**

問曰：汝言四種問答，何謂為四？

答曰：

**1、總標**

一、定答，二、分別答，三、反問答，四、置答。[[44]](#footnote-44)

**2、別釋**

**（1）定答**

**定答**者，如一比丘問佛：「世尊！頗[[45]](#footnote-45)有色常、不變異不？世尊！受、想、行、識常、不變異不？」

佛答言：「比丘！無有色常而不變[[46]](#footnote-46)，無有受、想、行、識常而不變[[47]](#footnote-47)。」[[48]](#footnote-48)如是等名為**定答**。

**（2）分別答**

**分別答**者，如布多梨子梵志[[49]](#footnote-49)問娑[[50]](#footnote-50)摩提[[51]](#footnote-51)：「有人故作身、口、意業，受何等果報？」

摩提定答：「有人以身、口、意故作業，受苦惱報。」[[52]](#footnote-52)

是問應分別答，是梵志後來問佛是事，佛答言：「布多梨子！有人若身、口、意故作業，是業或受苦報，或受樂報，或受不苦不樂報[[53]](#footnote-53)。苦業受苦報，樂業受樂報，不苦不樂業受不苦不樂報。」[[54]](#footnote-54)

如是等諸經皆**分別答**。

**（3）反問答**

**反問答**者，如先尼梵志問佛，佛言[[55]](#footnote-55)：「我還問汝，隨汝意答。先尼！於汝意云何，色是如來[[56]](#footnote-56)不？受、想、行、識是如來不？」答言（81a）：「非也！世尊。」

「離色[[57]](#footnote-57)、受、想、行、識是如來不？」答言：「非也！世尊。」[[58]](#footnote-58)

如是等經應廣說，是名**反問答**。

**（4）置答**

**置答**者，十四種邪見[[59]](#footnote-59)是，所謂：

（1）世間常，（2）世間無常，（3）世間常無常，（4）世間非常非無常。

（5）世間有邊，（6）世間無邊，（7）世間亦有邊亦[[60]](#footnote-60)無邊，（8）世間非有邊非無邊。

（9）如來滅後有，（10）如來滅後無，（11）如來滅後亦有亦無，（12）如來滅後非有非無。

（13）身[[61]](#footnote-61)即是神，（14）身異神[[62]](#footnote-62)異。

**（三）結說──佛能隨順一切眾生，答其所問，不多不少**

如上一切眾生，如大辟支佛智慧樂說，以如是四種問佛，佛皆隨順答其所問，不多不少，是故說佛**具足答波羅蜜**。

**十七、第十七不共法──無有能害佛**[[63]](#footnote-63)

**（一）佛得不可殺法故，存亡自在**

**無有能害佛**者，得不可殺法故，無能斷佛身分、支節，存亡[[64]](#footnote-64)自在。

如經說：「若人欲方便害佛者，無有是處。」[[65]](#footnote-65)

**（二）佛壽命定、不定，皆無有能害者**

問曰：佛壽命為定，為不定？

答曰：

**1、佛壽命不定**

有人言：「不定。」若佛壽命有定者，於餘定壽命者，有何差別？而實佛壽命不定，無能害者，乃為希有。

**2、佛壽命有定**

有人言：「佛壽命有定。」餘人壽命雖定，而手足耳鼻可斷，佛無是事。

**（三）十方一切惡魔力，欲共害佛，尚不能動佛一毛**

問曰：云何佛不可害，是不共法？

答曰：諸佛不可思議，假喻可知。假使一切十方世界眾生皆有勢力，設有一魔，有爾所勢力，復令十方一一眾生力如惡魔，欲共害佛，尚不能動佛一毛，況有害者？

**（四）釋疑：調達云何得傷佛**

問曰：若爾者，調達云何得傷佛？

答曰：

**1、佛欲示眾生三毒相故**

此事先已答。[[66]](#footnote-66)佛欲示眾生三毒相，調達雖持戒、修善，貪著利養而作大惡。

**2、佛等視人天，示平等心，令天人增益信樂**

又令知：佛於諸人天，心無有異，加以慈愍視調達、羅睺羅，如左右眼。佛常說等心，是時現其平等。天人見此，起希有心，益更信樂。

**3、佛欲斷長壽天邪見故，現受此報**

又長壽天[[67]](#footnote-67)見佛先世有惡業行，若今不受，謂惡行無報，佛欲斷其邪見（81b）故，現受此報。

**4、佛不須作方便離苦受樂，但以方便力現受果報**

復次，佛於苦、樂，心無有異，無吾我心，畢竟空故；諸根調柔，不可變故；不須作方便離苦受樂。如《菩薩藏》[[68]](#footnote-68)中說：「佛以方便故，現受此事，應當廣知。」

是名**佛不可殺害不共法**。

**十八、第十八不共法──說法不空**

**說法不空**[[69]](#footnote-69)者，諸佛**所有言說，皆有果報**，是故諸佛說法不空。

何以故？諸佛未說法時，先觀眾生本末[[70]](#footnote-70)，心在何處，結使厚薄，**知其先世**所從[[71]](#footnote-71)功德，**見其根性**、勢力多少，**知其障礙**方處[[72]](#footnote-72)、時節。

（1）應[[73]](#footnote-73)**軟法**可度，**苦事**可度，或復應以**軟苦事**度。

（2）或須[[74]](#footnote-74)**小發**[[75]](#footnote-75)度，或**廣分別**度。

（3）有以陰、入、界、十二因緣而得度者。

（4）或以**信門**、或以**慧門**而得入者。

（5）是人應從**佛**度，是人應從**聲聞**度，是人應以**餘緣**得度。

（6）是人應成**聲聞乘**，是人應成**辟支佛乘**，是人應成**大乘**。

（7）是人久習貪欲、習瞋恚、習愚癡；是人習貪欲、瞋恚；是人習貪欲、愚癡，如是各各分別。

（8）是人墮**斷見**，是人墮**常見**，是人多著[[76]](#footnote-76)**身見**，是人多習**邊見**，是人多習**戒取、見取**。

（9）是人多習**憍慢**，是人多習**自卑**、**諂曲**[[77]](#footnote-77)，是人心多**疑、悔**。

（10）是人好樂**言辭**、有貴**義理**；有樂**深義**、有樂**淺事**。

（11）是人**先世**集助道法，是人**今世**集助道法。

（12）是人但集**福報善根**，是人但集**貫穿**[[78]](#footnote-78)**善根**。

（13）是人應**疾得道**，是人**久乃得道**。

佛先觀察、籌量，隨應得度，而為說法，而度脫之。是故一切說法，皆悉不空。

如經說：「世尊先知見而說法，非不知見說法。」[[79]](#footnote-79)

**十九、第十九不共法──無謬、無失**

**（一）釋無繆、無失義**

**無謬**[[80]](#footnote-80)**、無失**者，諸佛說法無謬、無失。

**無謬**者，語義不乖違[[81]](#footnote-81)故。

**無失**者，不失義故，不失道因緣故名**不失**。

不謬（81c）道果因緣，故名**不謬**。

不少故名**不失**，不過故名**不謬**。

**（二）佛通達四無礙智，遠離諸邪見，故所言初、後無相違過**

以通達四無礙智故，念安慧常調和故，遠離斷、常、無因、邪因等諸見故。所說法中，不使人有迷悶[[82]](#footnote-82)，所言初後無相違過。隨此義，經應此中廣說，如經說：「諸比丘！為汝說法，初善、中善、後善，語善、義善，淳一無雜，具說梵行。」[[83]](#footnote-83)

**二十、第二十不共法──以希有事說法**[[84]](#footnote-84)

**（一）五希有事**

（1）**以希有事說法**者，隨所教化即得道果，是名希有。

（2）若有所答，若所受記[[85]](#footnote-85)，皆實不異，是亦希有。

（3）佛有所說道，此道不雜煩惱，能斷煩惱，是亦希有。

（4）佛有所說皆有利益，終不空言，是亦希有。

（5）若人於佛法中勤心精進，能斷不善法，增益善法，是亦希有。

**（二）以三希有說法**

復次，有三希有：（1）現神通希有、（2）逆[[86]](#footnote-86)說彼心希有、（3）有[[87]](#footnote-87)教化希有，[[88]](#footnote-88)以是三希有說法，名為「**以希有說法」**。

**二一、第二十一不共法──諸眾聖中最上導師**

**（一）佛知一切眾生心行、諸根利鈍，說法不謬失故，於眾聖中為最上導師**

**諸眾聖中最上導師**者，諸佛知一切眾生心所行、所樂，結使深淺，諸根利鈍，上、中、下智慧；善知通達故，於眾聖中最上導師。

又能善知四諦相，善知諸法總相、別相[[89]](#footnote-89)；又以說法不空因緣，不謬、不失法故，於眾聖中最上導師。

**（二）釋佛為最上導師之理由**

問曰：四眾[[90]](#footnote-90)亦能說法破外道，令入佛法？何以但稱佛為最上導師？

答曰：當以假喻說：若一切眾生智慧、勢力皆如辟支佛，是諸眾生若不承佛意，欲度一人無有是處。若是諸人說法時，乃至不能[[91]](#footnote-91)斷無色界結使毫釐分[[92]](#footnote-92)。

若**佛欲度眾生**，有所言說，乃至外道邪見、諸龍、夜叉等，及餘**不解佛語者，皆悉令解**，是等**亦能轉化無量眾生**。**乃至**今日**聲聞眾令眾生住四果中**，**皆是如來最上導師相**，是故佛名**最上導師**，（82a）於眾聖中不共之法。

**二二、第二十二～二十五不共法──四不守護法**

**（一）釋諸佛於「身、口、意、命」不守護之理由**

**四不守護法**者，諸佛（1）不守護身業、（2）不護[[93]](#footnote-93)口業、（3）不護＊意業、（4）不護＊資生[[94]](#footnote-94)。[[95]](#footnote-95)何以故？是**四事於他不護**，**不作是念**：「我身、口、意、命，**恐他人知**。」何以故？

（1）長夜修習種種清淨業故，

（2）皆善見、知、斷一切煩惱法故，

（3）成就一切無比善根故，

（4）善行、可行法，無可呵故，

（5）具足行捨波羅蜜故。

**（二）別釋「捨」之意涵**

捨者，眼見色，捨憂、喜心，乃至意、法亦如是。[[96]](#footnote-96)《婆呵[[97]](#footnote-97)提欝多羅》[[98]](#footnote-98)等諸經，應此中說。

**二三、第二十六～二十九不共法──四無所畏**

**（一）釋有四無所畏之緣由**

**四無所畏者**。[[99]](#footnote-99)

問曰：一法名為無畏，何以故有四？

答曰：於四事中無有疑畏故[[100]](#footnote-100)有四。

**（二）詳說四無畏事**

**1、初無畏──如實盡知一切法故**

一者、如佛告諸比丘：「**我自發誠言：『是一切智人。』**此中，若有沙門、婆羅門、諸天、魔、梵及餘世間智人，如法難言[[101]](#footnote-101)：『不知此法。』我於此中，乃至不見有微[[102]](#footnote-102)畏相，不見是相故，得安隱無畏，是**初無畏，如實盡知一切法故**。

**2、二無畏──善斷諸煩惱及煩惱習氣故**

二者、**自發誠言：『我一切諸漏盡。』**若沙門、婆羅門、諸天、魔、梵言：『是漏不盡[[103]](#footnote-103)。』乃至不見有是[[104]](#footnote-104)相，不見是相故，安隱無畏，是**二無畏，善斷諸煩惱及斷煩惱習氣故**。

**3、三無畏──善知障解脫法故**

三者、**『我說障道法**。』此中，若有沙門、婆羅門、諸天、魔、梵及餘世間智人，如法難言：『是法雖用，不能障道。』我於此中，不見有微畏相，不見是相故，得安隱、無有疑畏，是**三無畏，善知障解脫法**故。

**4、四無畏──善知至苦盡道故**

四者、『**我所說道，如法說行者，得至苦盡**。』若有沙門、婆羅門、諸天、魔、梵及餘世間智人，如法難言：『如[[105]](#footnote-105)是法雖如說行，不能至盡苦道。』我於此中，無有微畏相，不見是相故，得安隱、無有疑畏，是**四無畏，善知至苦盡道**故。」

**（三）別釋無畏義**

是四（82b）無畏，皆過怖畏、心驚、毛竪[[106]](#footnote-106)等相故，名為無畏。

又在大眾威德殊勝故，名為無畏。

又善知一切問答故，名為無畏。《諸天會經》[[107]](#footnote-107)此中應廣說。

**※因論生論：何故但說四種無畏**

問曰：若佛是一切智人，應於一切法盡無畏，何以但[[108]](#footnote-108)說四？

答曰：略舉大要以開事端，餘亦如是。

**二四、第三十～三十九不共法──佛十力**

**（一）總說**

**佛十力**者，力名扶助，氣勢不可窮盡，無能沮壞[[109]](#footnote-109)。雖有十名，而實一智，緣十事故名為十力。佛智緣一切事故，應有無量力，以此十力足度眾生故，但說十力。但開[[110]](#footnote-110)此十力，餘皆可知。

**（二）別釋**[[111]](#footnote-111)

**1、第一力：了達一切法因果（是處不是處智力）**

**初力**者，一切法**因、非因**，決定通達智，名為初力。

如佛說：「若是狂人，不捨是語、不捨邪見、不捨是心，來在佛前，無有是處。」[[112]](#footnote-112)

如佛告阿難：「世間二佛一時出世，無有是處。一佛出世，則有是處。」[[113]](#footnote-113)是事為一佛世界故說，而實十方無量、無邊諸世界中，百千萬億無數諸佛，一時出世。

又經說：「身、口、意惡業，有妙愛果報，無有是處；若身、口、意善業，有妙愛果報，則有是處。」[[114]](#footnote-114)

如是等五藏[[115]](#footnote-115)諸經應此中廣說。

**2、第二力：如實知去、來、今所起業果報處（業報智力）**

**（1）總說**

**第二力**者，於過去、未來、現在（1）**諸業**、（2）**諸法受**，佛如實分別，（3）**知處所**、（4）**知事**、（5）**知果報**。

**（2）別釋**

**A、佛善知三世諸業**

**（A）業過去**

佛若欲知一切眾生過去諸業、過去業報，即[[116]](#footnote-116)能知。

或業過去，報在現在。

或業過去，報在未來。

或業過去，報在過去。

或業過去，報在過去、未來。

或業過去，報在過去、現在。

或業過去，報在未來、現在。

或業過去，報在過去、未來、現在。

**（B）業現在**

或業現在，報在現在。

或業現在，報在未來。

或業現在，報在現在、未來。

**（C）業未來**

或業未來，報在未來。

有如是等分別。

**B、如實知諸受法**

**受法**者，四受法：現受樂，後（82c）世受苦；現受苦，後世受樂；現受樂，後受樂；現受苦，後受苦。

**C、如實知業受報處**

**處**者，隨業時方所在，又知是業受報處。

**D、如實知善惡因緣事**

**事**者，或隨因緣，或隨三不善根，或多自作，或多因他，如是等善、惡業因緣，佛盡知。

**E、如實知諸業得善惡報或得涅槃**

**報**者，知諸業各各有報，善業或善處生，或得涅槃；惡業，諸惡處生。

**（3）小結**

佛悉知是諸業本末因緣、自身及他，是中智力不退故名為力。

**3、第三力：如實知諸禪、定、三昧分別垢淨入出相（禪定解脫三昧智力）**

**（1）總說**

**三力**者，佛於（1）**禪、**（2）**定**、（3）**解脫**、（4）**三昧，垢、淨相**如實知。

**（2）別釋**

**A、釋禪、定、解脫、三昧**

**禪**者，四禪。

**定**者，四無色定、四無量心等皆名為定。

**解脫**者，八解脫。

**三昧**者，除諸禪、解脫，餘定盡名三昧。

有人言：三解脫門，及有覺有觀定、無覺有觀定、無覺無觀定，名為**三昧**。

有人言：定小，三昧大，是故一切諸佛菩薩所得定，皆名**三昧**。

是四處皆攝在一切禪波羅蜜。

**B、釋垢、淨相**

**垢**，名受[[117]](#footnote-117)味。**淨**，名不受＊味。

復次，**垢**，名有漏定。**淨**，名無漏定[[118]](#footnote-118)。

**（3）小結**

**三昧、解脫**等分別者，如[[119]](#footnote-119)是禪分別。

**4、第四力：如實知眾生諸根利鈍（上下根智力）**

**（1）總說**

知他眾生、他人，上、下諸根如實知，名**第四力**。

**（2）別釋**

**A、釋「他眾生與他人」**

**他眾生**者，凡夫是。**他人**者，須陀洹等諸賢聖是。

或有人言：**眾生，**名為凡夫及諸學人，煩惱未盡故。**他人**者，阿羅漢等，煩惱盡故。

或有人言：眾生與人一種，名有差別。

**B、釋「如實知上下諸根」**

**諸根**者，信、精進、念、定、慧，非眼等根。

**上**名猛利、堪任得道。**下**名闇鈍[[120]](#footnote-120)、不堪受道。

佛於此二根上、下如實知，不錯謬。

**5、第五力：如實知眾生所樂不同（種種欲智力）**

他眾生、他人心，各有所樂如實知，是**第五力。**

**所樂**名為貴所向事，如有人貴財物世樂，或有貴重福德善法，是事佛如實知。

**6、第六力：如實知世間種種異性（種種性智力）**

世間種種性、無量性，佛如實知，是**第六力**。

（1）**種種性**者，雜[[121]](#footnote-121)性萬端[[122]](#footnote-122)。

（2）**無量性**者，於一一性，有無量種（83a）分別。

（3）**性**者，從先世來，心常習用，常所樂行修習故成性，是二善惡性，佛如實知。

**7、第七力：如實知至一切處道（一切至處道智力）**

至一切處道如實知，是**第七力**。

**至一切處道**者，能得一切功德，是道名為至一切處道，所謂五分三昧[[123]](#footnote-123)，若五知[[124]](#footnote-124)三昧[[125]](#footnote-125)，若八聖道分是，或聖道所攝諸法，或四如意足[[126]](#footnote-126)。如經說：「比丘！善修習四如意足，無利不得。」[[127]](#footnote-127)

有人言四禪是。如經說：「比丘！得四禪，心安住一處清淨，除諸煩惱，滅諸障礙，調和、堪用，不復動轉。」[[128]](#footnote-128)

**8、第八力：如實知宿命事（宿命智力）**

若迴向知宿命事，即能知宿命事，是**第八力**。

佛若欲念自身及一切眾生無量無邊宿命，一切事皆悉知，無有不知。

過恒河沙等劫事，是人何處生？姓名、貴賤、飲食、資生、苦樂、所作事業、所受果報、心何所行、本從何來？如是等事。

**9、第九力：如實知生死事（生死智力）**

以天眼清淨過於人眼，見六道眾生隨業受身，是**第九力**。

大力聲聞，以天眼見小千國土，亦見中眾生生時、死時。

小[[129]](#footnote-129)辟支佛，見千小千國土，見中眾生生時、死時。

中力辟支佛，見百萬小千國土，見中眾生生時、死時。

大力辟支佛，見三千大千國土，見中眾生生、死所趣。

諸佛世尊，見無量無邊不可思議世間，亦見是中眾生生時、死時。

**10、第十力：如實知漏盡事（漏盡智力）**

**第十力**者，欲漏、有漏、無明漏，[[130]](#footnote-130)一切漏盡，諸煩惱及氣都盡，是名第十力。

**二五、第四十不共法──無礙解脫**

**無礙解脫**者，解脫有三種：

一者、於**煩惱障礙解脫**。

二者、於**定障礙解脫**。

三者、於**一切法障礙解脫**。

（1）是中得**慧解脫阿羅漢**，得離煩惱障礙解脫；

（2）**共解脫阿羅漢**及**辟支佛**，得離煩惱障礙解脫，得離諸禪定障礙解脫。

（3）唯有**諸佛**具三解脫，（83b）所謂煩惱障礙解脫、諸禪定障礙解脫、一切法障礙解脫。總是三種解脫故，佛名**無礙解脫**，常隨心共生，乃至無餘涅槃則止。

**二六、結說**

是四十不共法，略開佛法門，令眾生解[[131]](#footnote-131)故說。

**貳、佛四十四不共法**

所不說者無量無邊，所謂：

一、常不離慧；二、知時不失；三、滅一切習氣；四、得定波羅蜜；五、一切功德殊勝；六、隨所宜行波羅蜜；七、無能見頂者；[[132]](#footnote-132)八、無與等者；九、無能勝者；十、世間中上。

十一、不從他聞得道；十二、不轉法者；[[133]](#footnote-133)十三、自言是佛，終不能到佛前；十四、不退法者；十五、得大悲[[134]](#footnote-134)者；十六、得大慈者；十七、第一可信受者；十八、第一名聞利養；十九、與佛同止[[135]](#footnote-135)諸師無與佛等者；二十、諸師無有得第＊子眾如佛者。

二十一、端正第一，見者歡悅；二十二、佛所使人[[136]](#footnote-136)無能害者；二十三、佛欲度者無有傷害；二十四、心初生時能斷思惟結；二十五、可度眾生終不失時；二十六、第十六智[[137]](#footnote-137)得阿耨多羅三藐三菩提；二十七、世間第一福田；二十八、放無量光明；二十九、所行不同餘人；三十、百福德[[138]](#footnote-138)相；[[139]](#footnote-139)三十一、無量無邊善根。

三十二、入胎時，三十三、生時，三十四、得佛道時，三十五、轉法輪時，三十六、捨長壽命時，三十七、入涅槃時，能動三千大千世界。

三十八、擾動無量無邊諸魔宮殿，令無威德[[140]](#footnote-140)，皆使驚畏；三十九、諸護世天王、釋提桓因、夜摩天王、兜率陀天王、化樂天王、自在天王、梵天王、淨居諸天等，一時來集，請轉法輪；四十、佛身堅固如那羅延[[141]](#footnote-141)。

四十一、未有結戒而初結戒；四十二、有所施作勢（83c）力勝人；四十三、菩薩處胎，母於一切男子無染著心；四十四、力能救度一切眾生。

**參、總結：佛無數大劫修行，具足一切菩薩所行，不與一切眾生共故，果報亦不共**

佛不共法，有如是等無量無數。妨餘事故，不須廣說。聲聞法雖似[[142]](#footnote-142)佛法，優劣不同則有差別。

復次，總說諸佛一切諸法，無量無邊不可思議，第一希有，一切眾生所不能共。假使十方諸三千大千世界過諸算數，是中所有眾生智慧皆如大梵天王、皆如大辟支佛、皆如舍利弗，合集是諸智慧令一人得，欲及[[143]](#footnote-143)於佛四十不共法中微少分者，無有是處。

若於一法，百千萬億分中不及其一，諸佛有如是無量無邊功德之力。何以故？無數大劫，安住四功德處，深行六波羅蜜，善能具足菩薩一切所行諸法，**不共一切眾生故，果報亦不共**。[[144]](#footnote-144)

1. 垂：11.將近。（《漢語大詞典》（二），p.1077） [↑](#footnote-ref-1)
2. （1）《中阿含經》卷44（171經）《分別大業經》（大正1，708b13-c4）：

阿難！若有一**不離殺、不與取、邪婬、妄言乃至邪見**，此不離、不護已，**身壞命終，生善處天中者**。

彼**若本作不善業**，作已成者，因不離、不護故，彼於現法中受報訖而生於彼，或復因後報故，彼不以此因、不以此緣，**身壞命終，生善處天中。**

或復**本作善業**，作已成者，因離、護故，未盡應受善處報，彼因此緣此故，**身壞命終，生善處天中**。

或復**死時生善心**，心所有法正見相應，彼因此、緣此，**身壞命終，生善處天中**。

阿難！如來知彼人為如是也。

阿難！若有一**離殺、不與取、邪婬、妄言乃至邪見**，此離、護已，**身壞命終，生惡處地獄中**者。

彼**若本作善業**，作已成者，因離、護故，彼於現法中受報訖而生於彼，或復因後報故，彼不以此因、不以此緣，**身壞命終，生惡處地獄中**。

或復**本作不善業**，作已成者，因不離、不護故，未盡應受地獄報，彼因此緣此，**身壞命終，生惡處地獄中**。

或復**死時生不善心**，心所有法邪見相應，彼因此緣此，**身壞命終，生惡處地獄中**。

阿難！如來知彼人為如是也。

（2）另參見《大智度論》卷24〈1序品〉（大正25，238b12-29）。 [↑](#footnote-ref-2)
3. 首＝百【元】【明】。（大正26，79d，n.4） [↑](#footnote-ref-3)
4. 參見《中阿含經》卷38（152經）《鸚鵡經》（大正1，667b6-c3）：

**鸚鵡摩納白曰：「瞿曇！如我所聞，若在家者，便有大利，有大功德；出家學道者，則不然也。我問瞿曇此事云何？」**

**世尊告曰：「此事不定。」**

鸚鵡摩納白曰：「瞿曇！願復為我分別此事。」

世尊告曰：「摩納！諦聽！善思念之，我當為汝具分別說。」鸚鵡摩納受教而聽。

佛言：「摩納！若**在家者，有大災患、有大鬪諍、有大**怨憎，**行邪行**者，不得大果，**無大功德**。猶如田作，有大災患、有大鬪諍、有大怨憎，行邪行者，不得大果，無大功德。如是，摩納！若在家者亦復如是。

摩納！**出家學道少有災患、少有鬪諍、少有**怨憎，**行邪行**者，不得大果，**無大功德**。猶如治生，少有災患、少有鬪諍、少有怨憎，行邪行者，不得大果，無大功德。如是，摩納！出家學道亦復如是。

摩納！若**在家者，有大災患、有大鬪諍、有大**怨憎，**行正行**者，得大果報，**有大功德**。猶如田作，有大災患、有大鬪諍、有大怨憎，行正行者，得大果報，有大功德。如是，摩納！若在家者亦復如是。

摩納！**出家學道少有災患、少有鬪諍、少有**怨憎，**行正行**者，得大果報，**有大功德**。猶如治生，少有災患、少有鬪諍、少有怨憎，行正行者，得大果報，有大功德。如是，摩納！出家學道亦復如是。

摩納！我如是說，說此二法，如是分別，如是顯示。若有沙門、梵志有力堅固深入，一向專著，而說此為真諦，餘者虛妄。 [↑](#footnote-ref-4)
5. 水或火＝火或水【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，79d，n.5） [↑](#footnote-ref-5)
6. （1）《長阿含經》卷2（2經）《遊行經》（大正1，12c2-11）：

佛告阿難：「造此城者，正得天意，吾於後夜明相出時，至閑靜處，以天眼見諸大神天，各封宅地，中、下諸神亦封宅地。阿難！當知諸大神天所封宅地，有人居者，安樂熾盛；中神所封，中人所居；下神所封，下人所居。功德多少，各隨所止。阿難！此處賢人所居，商賈所集，國法真實，無有欺罔。**此城最勝，諸方所推，不可破壞**。**此城久後，若欲壞時，必以三事：一者、大水，二者、大火，三者、中人與外人謀，乃壞此城。**」

（2）另參見《十住毘婆沙論》卷11〈22四十不共法中難一切智人品〉（大正26，78b13-16）。 [↑](#footnote-ref-6)
7. 《長阿含經》卷11（15經）《阿㝹夷經》（大正1，67c24-68a7）：

善宿比丘乞食已，來至我所，頭面禮，一面坐，語我言：「我於晨朝著衣持鉢，入城乞食，時聞毘舍離波梨子，於大眾中作是說言：『沙門瞿曇有大智慧，我亦有大智慧。沙門瞿曇有神足，我亦有神足。瞿曇現一，我當現二，乃至隨瞿曇所現多少，我盡能倍。』」具以此事而來告我。

我語善宿言：「**彼波梨子於大眾中不捨此語、不捨此見、不捨此慢，來至我所者，終無是處。**若彼作是念『我不捨此語、不捨此見、不捨此慢，而至沙門瞿曇所』者，彼頭即當破為七分。欲使彼人不捨此語、不捨見、慢而能來者，無有是處。」 [↑](#footnote-ref-7)
8. （1）參見《中阿含經》卷54（200經）《阿梨吒經》（大正1，764b18-766b 25）：

我為汝等長夜說**筏喻法**，欲令棄捨，不欲令受故。……

有我法善說，發露廣布，無有空缺，流布宣傳。乃至天人。如是我法善說，發露廣布，無有空缺，流布宣傳，乃至天人。**若正智慧解脫命終者，彼不施設有無窮。**

……若有五下分結盡而命終者，生於彼間，**便般涅槃，得不退法，不還此世**。

……彼三結已盡，婬怒癡薄，得一往來天上人間，**一往來已，便得苦邊**。

……彼三結已盡，得須陀洹，不墮惡法，定趣正覺，極七往來天上人間，**七往來已，便得苦邊**。

……若有信樂於我而命終者，**皆生善處**，如上有餘。

（2）參見《中阿含經》卷51（195經）《阿濕貝經》（大正1，752b23-c2）：

若信弟子於世尊境界多有所作，於世尊境界多所饒益，於世尊境界多有所行，入世尊境界，止世尊境界者，我尚不說諸善法住，況說衰退？但當晝夜增長善法而不衰退。**若信弟子於世尊境界多有所作，於世尊境界多所饒益，於世尊境界多有所行，入世尊境界，止世尊境界者，於二果中必得一也，或於現世得究竟智，或復有餘得阿那含。** [↑](#footnote-ref-8)
9. （1）參見《中阿含經》卷3（15經）《思經》（大正1，437b26-c1）：

爾時，世尊告諸比丘：「**若有故作業**，我說**彼必受其報**，**或現世受，或後世受**。若不故作業，我說此不必受報。於中，身故作三業，不善與苦果受於苦報；口有四業，意有三業，不善與苦果受於苦報。」

（2）參見《中阿含經》卷44（171經）《分別大業經》（大正1，706b23-28）：

尊者三彌提告曰：「賢哺羅陀子！汝莫作是說！莫誣謗世尊！誣謗世尊者為不善也，世尊不如是說。賢哺羅陀子！世尊無量方便說：**若故作業，作已成者，我說無不受報，或現世受，或後世受**；若不故作業，作已成者，我不說必受報也。」

（3）《舍利弗阿毘曇論》卷7（大正28，582a17-23）：

云何**現法受業**？若業生我分，若長幼所作，成就此業，於此生我長幼身受報，是名現法受業。

云何**生受業**？若業生我分，長幼所作，成就此業，生受報，是名生受業。

云何**後受業**？若業生我分，若長幼所作，成就此業，第三、第四生受報或多，是名後受業。

（4）印順法師，《成佛之道》（增注本），第三章〈五乘共法〉，p.73：

從造業與受報的時間來說，可分為三時業：

**現報業**，是這一生造業，**現在就會感果的**。

**生報業，要等身死以後，來生就要感報的**。

**後報業**，是造業以後，**要隔一生，二生，或經千百生才受報的**。 [↑](#footnote-ref-9)
10. 參見《正法念處經》卷19〈5畜生品〉（大正17，112a9-11：

一切生死所攝眾生，善業生於人、天之中，惡不善業生於地獄、餓鬼、畜生。 [↑](#footnote-ref-10)
11. （1）參見《中部》～M. I. 395；《中部》（58）《無畏王子經》（日譯南傳10，pp.174-175；漢譯南傳，p146-p.147）。

（2）另參見《大智度論》卷35〈3習相應品〉（大正25，321b15-25）：

如無畏太子問佛：「**佛能說是語令他人瞋不？**」

佛言：「**是事當分別答**。」

太子言：「諸尼健子輩了矣！佛或時無憐愍心故，出眾生於罪中，而眾生瞋，然眾生後當得利。」

爾時，無畏之子坐其膝上。

佛問無畏：「汝子或時吞諸瓦石草木，汝聽咽不？」

答言：「不聽。先教令吐；若不肯吐，左手捉耳，右手擿口，縱令血出亦不置之。」

佛言：「汝不愍之耶？」

答言：「愍之深故，為出瓦石，雖當時痛，後得安隱。」

佛言：「我亦如是。若眾生欲作重罪，善教不從，以苦言諫之，雖起瞋恚，後得安隱。」 [↑](#footnote-ref-11)
12. （1）《阿毘達磨大毘婆沙論》卷186（大正27，930b20-23）：

有三聚：一、邪性定聚，二、正性定聚，三、不定聚。

**邪性定聚**，謂成就五無間業。

**正性定聚**，謂成就學無學法。

**不定聚謂**唯成就餘有漏法及無為。是名三聚自性。

（2）另參見《阿毘達磨集異門足論》卷4〈4三法品〉（大正26，381a1-4），《阿毘達磨識身足論》卷2（大正26，540c13-17）。 [↑](#footnote-ref-12)
13. （1）《增壹阿含經》卷1〈1序品〉（大正2，550c9-10）：

**契經**一藏，**律**二藏，**阿毘曇經**為三藏，方等大乘義玄邃，及諸契經為**雜藏**。

（2）《大智度論》卷11〈1序品〉（大正25，143c23-25）：

有人言：「以四種法藏教人：一、修妬路藏，二、毘尼藏，三、阿毘曇藏，四、雜藏。」

（3）《大智度論》卷49〈20發趣品〉（大正25，412a8-12）：

四藏，所謂阿含、阿毘曇、毘尼、雜藏，摩訶般若波羅蜜等諸摩訶衍經，皆名為法。此中求法者，書寫、誦讀、正憶念，如是等治眾生心病故，集諸法藥不惜身命。

（4）參見印順法師，《永光集》〈大智度論之作者及其翻譯〉，第二章，第四節〈三藏與四藏〉，pp.70-71。

（5）案：關於《雜藏》，參見印順法師，《原始佛教聖典之集成》，第十一章〈小部與雜藏〉，pp.793-866。 [↑](#footnote-ref-13)
14. 又若＝若人【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，79d，n.7） [↑](#footnote-ref-14)
15. 答＋（曰）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，79d，n.8） [↑](#footnote-ref-15)
16. （作）－【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，79d，n.9） [↑](#footnote-ref-16)
17. 好醜：美醜，好壞。（《漢語大詞典》（四），p.281） [↑](#footnote-ref-17)
18. 施：5.施行。（《漢語大詞典》（六），p.1576） [↑](#footnote-ref-18)
19. 功夫：謂作事所費的精力和時間。（《漢語大詞典》（二），p.765） [↑](#footnote-ref-19)
20. 參見《起世經》卷7〈8三十三天品〉（大正1，344b23-c11）：

諸比丘！閻浮提人，壽命百年，中有夭逝；瞿陀尼人，壽命二百，亦有夭逝；弗婆提人，壽命三百，亦有中夭；**欝單越人，定壽千年，無有夭殤**；閻魔羅世諸眾生等，壽七萬二千歲，亦有中夭；諸龍及金翅鳥等，壽命一劫，亦有中夭；諸阿修羅，壽命千歲，同三十三天，然亦中夭；四天王天壽五百歲，亦有中夭；三十三天，壽一千歲；夜摩諸天，壽二千歲；兜率陀天，壽四千歲；化樂諸天，壽八千歲；他化自在天，壽萬六千歲；魔身天，壽三萬二千歲；梵身天，壽命一劫；光憶念天，壽命二劫；遍淨諸天，壽命四劫；廣果諸天，壽命八劫；無想諸天，壽十六劫；不麤諸天，壽命千劫；無惱諸天，壽二千劫；善見諸天，壽三千劫；善現諸天，壽四千劫；色究竟天，壽五千劫；**虛空處天，壽十千劫；識處天，壽二萬一千劫；無所有處天，壽四萬二千劫；非想非非想處天，壽八萬四千劫**。**此等諸天，皆有中夭**。 [↑](#footnote-ref-20)
21. 畜生餓鬼＝餓鬼畜生【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，79d，n.10） [↑](#footnote-ref-21)
22. 應＋（心）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，80d，n.1） [↑](#footnote-ref-22)
23. 賢劫：梵語bhadrakalpa。音譯颰陀劫、陂陀劫、波陀劫。**指三劫之現在住劫**。賢，梵語bhadra（跋陀），又譯作善；劫，梵語kalpa（劫波）之略稱，又譯作時分。即千佛賢聖出世之時分。全稱現在賢劫。謂現在之二十增減住劫中，有千佛賢聖出世化導，故稱為賢劫，又稱善劫、現劫。**與「過去莊嚴劫」、「未來星宿劫」合稱三劫。**（《佛光大辭典》（七），p.6174.3） [↑](#footnote-ref-23)
24. （1）《增壹阿含經》卷45〈48不善品〉（4經）（大正2，790a27-b7）：

世尊告曰：「比丘當知！**過去九十一劫有佛出世，號毘婆尸如來**、至真、等正覺。復次！**三十一劫有佛出世**，名**式詰如來**、至真、等正覺。復於彼**三十一劫內有佛**，名**毘舍羅婆如來出世**。於此**賢劫中，有佛出世**，名**拘屢孫如來**。復於賢劫中，有佛出世，名**拘那含牟尼如來**、至真、等正覺。復於賢劫中，有佛出世，名曰**迦葉**。復於**賢劫中，我出現世**，**釋迦文如來**、至真、等正覺。」

（2）另參見《長阿含經》卷1（1經）《大本經》（大正1，1c19-25），《七佛經》卷1（大正1，150a17-24），《七佛父母姓字經》卷1（大正1，159b11-17），《佛說佛名經》卷8（大正14，161c10-16），《佛說觀佛三昧海經》卷10〈10念七佛品〉（大正15，693a17-c27），《十住毘婆沙論》卷5（大正26，43c19-44a25）。 [↑](#footnote-ref-24)
25. 經此＝此經【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，80d，n.2） [↑](#footnote-ref-25)
26. 闇：3.愚昧，昏亂。（《漢語大詞典》（十二），p.133） [↑](#footnote-ref-26)
27. （1）《阿毘達磨法蘊足論》卷10〈19蘊品〉（大正26，501b16-23）：

云何行蘊？謂行蘊有二種：一、心相應行蘊，二、心不相應行蘊。

云何心相應行蘊？謂思、觸、作意，廣說乃至諸所有智、見現觀，復有所餘如是類法與心相應，是名心相應行蘊。

云何心不相應行蘊？謂得、無想定，廣說乃至文身，復有所餘如是類法不與心相應，是名心不相應行蘊。

如是心相應行蘊，及心不相應行蘊總名行蘊。

（2）《阿毘達磨俱舍論》卷4〈2分別根品〉（大正29，22a4-9）：

心不相應行何者是耶？

頌曰：心不相應行──得、非得、同分、無想、二定、命、相、名身等類。

論曰：如是諸法，心不相應，非色等性，行蘊所攝，是故名心不相應行。

（3）世親造，［唐］玄奘譯，《大乘五蘊論》（大正31，849b29-c5）：

**云何心不相應行？**謂依色、心、心法分位，但假建立，不可施設決定異性及不異性。彼復云何？**謂得、無想等至、滅盡等至、無想所有、命根、眾同分、生、老、住、無常、名身、句身、文身、異生性，如是等類。** [↑](#footnote-ref-27)
28. 善律儀：善之律儀。又稱律儀（梵saṃvara）、善戒。為「惡律儀」之對稱。律儀，指律法儀式、戒律。**善律儀，即指受戒者所得之無表色，有防非止惡之功能**。比丘戒、比丘尼戒、六法、沙彌戒、沙彌尼戒、優婆塞戒、優婆夷戒、八齋戒等別解脫律儀，能遮止各種不律儀；定共戒及道共戒二者，能斷欲纏之惡戒及能起惡戒之煩惱，此三者總稱為善律儀。（《佛光大辭典》（五），p.4885.3） [↑](#footnote-ref-28)
29. （1）案：「不善律儀」或稱「惡律儀」。

（2）惡律儀：惡之律儀。為「善律儀」之對稱。又作不律儀、惡戒。即為自活或得利益而立誓行屠殺等業者所得之無表色。（《佛光大辭典》（五），p.4949.2） [↑](#footnote-ref-29)
30. （1）印順法師，《中觀論頌講記》，p.276：

**作與無作，或譯表與無表**。正在身體活動、語言談說的時候，此身語的動作，能表示內心的活動，是身口的作業。**因身口的造作，生起一種業力，能感後果，他不能表示於外，故名身口的無作業**。**作業是色法的，由色法所引起的無表業，所以也是色法的，不過是無所表示罷了**。這無表色，毘婆沙論師說是實有的，《雜心論》說是假有的。

（2）印順法師，《印度佛教思想史》，第六章，第一節〈說一切有部〉，p.199：

《雜心論》說：身作[表]、語作，意業沒有無作。**什麼是無作（表）？**在身、語「動（作）滅已，與餘識俱，彼（無表）性隨生」。所以「**無作亦非色，以作是色故，彼亦名色**」。**無表色是感報的業，是毘婆沙師──有部的重要教義。現在說：無表不是色，是在身語動作滅時，立即引起的，與識俱生的無表業。為身、語表色所引起，也就假名為色，其實不是色法。這一無表假色的見地，是譬喻師的**；在經部興盛中，這將成為有部的新說了。

（3）印順法師，《說一切有部為主的論書與論師之研究》，第十一章，第五節，第三項〈《成實論》論義略述〉，p.586：

不相應行法，如阿毘達磨論師所成立的，本論與譬喻師一樣，看作假有的，甚至是不必要的（如凡夫法）。但在不相應行法，本論立一實有法，就是**無作──無表業**。在無心位、無色界，無作業都是有的，所以是非色非心的不相應行。**無表，本是阿毘達磨論者所重，屬於法處所攝色。但無表而稱為色法，實是很難理解的。所以《阿毘曇心論》、《雜阿毘曇心論》，也在說是「假色」了。法救與覺天，都是否認無表色的。正量部立為不相應行的「不失法」。本論取經部譬喻師的古義，不立熏習說，綜合了說一切有部論師的無表色、正量部的不失法，立為非色非心的不相應行**，成為具有特色的論義。 [↑](#footnote-ref-30)
31. 色＋（故）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，80d，n.3） [↑](#footnote-ref-31)
32. 參見《阿毘達磨大毘婆沙論》卷100（大正27，518a8-b5）。 [↑](#footnote-ref-32)
33. 「七百不相應法」，待考。 [↑](#footnote-ref-33)
34. 「度」，待考。 [↑](#footnote-ref-34)
35. 參見《大智度論》卷24〈1序品〉（大正25，235c22-236a14），《十住毘婆沙論》卷1〈2入初地品〉（大正26，24b23-c3），《十住毘婆沙論》卷11〈23四十不共法中善知不定品〉（大正26，82b10-83a24），《阿毘達磨俱舍論》卷27〈7分別智品〉（大正29，140b9-24）。 [↑](#footnote-ref-35)
36. 參見《摩訶般若波羅蜜經》卷24〈78四攝品〉（大正8，395a18-b13），《大智度論》卷25〈1序品〉（大正25，241b24-c20），《大智度論》卷25〈1序品〉（大正25，246a13-22）。 [↑](#footnote-ref-36)
37. 參見《十住毘婆沙論》卷1〈1序品〉（大正26，22b22-c11），《成實論》卷2〈16四法品〉（大正32，250c7-11）。 [↑](#footnote-ref-37)
38. （1）《大智度論》卷25〈1序品〉（大正25，246a22-b13）：

四無礙智者：義無礙智、法無礙智、辭無礙智、樂說無礙智。

**義無礙智**者，**用名字、言語所說事，各各諸法相**。

所謂堅相，此中地堅相是**義**，地名字是**法**，以言語說地是**辭**，於三種智中樂說自在，是**樂說**。於此四事，通達無滯，是名無礙智。……

**法無礙智**者**，知是義名字，堅相名為地，如是等一切名字分別中無滯**，是名為法無礙智。所以者何？離名字，義不可得；知義必由於名，以是故次義有法。……

是名字及義，云何令眾生得解？當**以言辭分別莊嚴，能令人解，通達無滯**，是名**辭無礙智**。

說有道理**，開演無盡，亦於諸禪定中得自在無滯**，是名**樂說無礙智**。

（2）另參見《阿毘達磨品類足論》卷7〈6辯攝等品〉（大正26，719a7-12），《大毘婆沙論》卷180（大正27，904a8-23）；《俱舍論》卷27〈7分別智品〉（大正29，142a22-28）；《順正理論》卷76（大正29，751a2-b8）；《顯宗論》卷37（大正29，959a15-c22）。 [↑](#footnote-ref-38)
39. 第＝弟【宋】【元】【明】【宮】＊（＊ 1）。（大正26，80d，n.5） [↑](#footnote-ref-39)
40. （1）《雜阿含經》卷24（612經）（大正2，171c7-17）：

爾時，世尊告諸比丘：「如人執持四種強弓，大力方便，射多羅樹影。疾過無閡。如是如來四種聲聞，增上方便，利根智慧，盡百年壽，於如來所百年說法教授，唯除食息、𥙷寫、睡眠，中間常說、常聽，智慧明利，於如來所說盡底受持，無諸障閡，於如來所不加再問；如來說法無有終極，聽法盡壽百歲命終，如來說法猶不能盡。當知如來所說無量無邊，名、句、味身亦復無量，無有終極，所謂四念處。何等為四？謂身念處，受、心、法念處。」

（2）《中阿含經》卷42（163經）《分別六處經》（大正1，693c7-16）：

如來有四弟子，有增上行、有增上意、有增上念、有增上慧，有辯才成就第一辯才，壽活百歲，如來為彼說法滿百年，除飲食時、大小便時、睡眠息時及聚會時，彼如來所說法，文句、法句、觀義，以慧而速觀義，不復更問於如來法。所以者何？如來說法無有極不可盡法，文句、法句、觀義，乃至四弟子命終，猶如四種善射之人，挽彊俱發，善學善知，而有方便，速徹過去。 [↑](#footnote-ref-40)
41. 重：1.重疊，重複。（《漢語大詞典》（十），p.372） [↑](#footnote-ref-41)
42. 餘＋（諸）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，80d，n.6） [↑](#footnote-ref-42)
43. 愛＋（心）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，80d，n.7） [↑](#footnote-ref-43)
44. （1）參見《長阿含經》卷8（9經）《眾集經》（大正1，51a29-b2）：

復有四法，謂四記論：決定記論、分別記論、詰問記論、止住記論。

（2）《大智度論》卷26〈1序品〉（大正25，253b14-18）：

**佛有四種答：一者、定答，二者、分別義答，三者、反問答，四者、置答**。此十四難，法應置答。又復若有所利益事則答；外道所問，不為涅槃，增長疑惑，故以置答。知必有所益者，分別為答；必無所益，置而不答。

（3）另參見《中阿含經》卷29（119經）《說處經》（大正1，609a24-b1），《阿毘達磨大毘婆沙論》卷15（大正27，75b20-77a12），《阿毘達磨俱舍論》卷19〈5分別隨眠品〉（大正29，103c14-27）。 [↑](#footnote-ref-44)
45. 頗（ㄆㄛ）：與“不”、“無”、“否”等配合，表示疑問。三國 魏 曹丕《與吳質書》：“頃何以自娛，頗復有所述造不？（《漢語大詞典》（十二），p.286） [↑](#footnote-ref-45)
46. 而不變＝不變異【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，80d，n.9） [↑](#footnote-ref-46)
47. 變＋（異）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，80d，n.10） [↑](#footnote-ref-47)
48. 《雜阿含經》卷1（11經）（大正2，2a22-28）：

爾時，世尊告諸比丘：「色無常，若因、若緣生諸色者，彼亦無常。無常因、無常緣所生諸色，云何有常？如是受、想、行、識無常，若因、若緣生諸識者，彼亦無常。無常因、無常緣所生諸識，云何有常？如是，諸比丘！色無常，受、想、行、識無常。無常者則是苦，苦者則非我，非我者則非我所。」 [↑](#footnote-ref-48)
49. 案：「布多梨子梵志」即《中阿含經》卷44（171經）《分別大業經》中的異學**哺羅陀子**。 [↑](#footnote-ref-49)
50. 娑＝婆【元】。（大正26，80d，n.11） [↑](#footnote-ref-50)
51. 案：「娑摩提」即《中阿含經》卷44（171經）《分別大業經》中的尊者**三彌提**。 [↑](#footnote-ref-51)
52. 《中阿含經》卷44（171經）《分別大業經》（大正1，706c8-11）：

異學**哺羅陀子**問尊者三彌提：「**若故作業，作已成者，當受何報？**」

尊者**三彌提**答曰：「賢哺羅陀子！**若故作業，作已成者，必受苦也**。」 [↑](#footnote-ref-52)
53. 報＋（若作）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，80d，n.12） [↑](#footnote-ref-53)
54. 參見《中阿含經》卷44（171經）《分別大業經》（大正1，706c17-707a24），《中阿含經》卷3（15經）《思經》（大正1，437b26-c1）。 [↑](#footnote-ref-54)
55. （佛言）－【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，80d，n.13） [↑](#footnote-ref-55)
56. 「如來」之意義，參見印順法師，《中觀論頌講記》，p.394：

如來是佛陀的別號，梵語多陀阿伽多。本有三個意思：**如法相而說，如實相法的原樣而悟解，證覺如實法相而來的**。平常說：「乘如實道，來成正覺」，就是如來的解釋。雖有三說，通常都直譯如來。

然**如來**，**外道**也有這個名字，但是**作為梵我的異名**看的。如如不變，來往三界，這就是**神我**了。 [↑](#footnote-ref-56)
57. 色＋（離）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，81d，n.1） [↑](#footnote-ref-57)
58. （1）《雜阿含經》卷5（105經）（大正2，32a27-b6）：

復問：「云何？仙尼！色是如來耶？」答言：「不也，世尊。」

「受、想、行、識是如來耶？」答言：「不也，世尊。」

復問：「仙尼！異色有如來耶？異受、想、行、識有如來耶？」答言：「不也，世尊。」

復問：「仙尼！色中有如來耶？受、想、行、識中有如來耶？」答言：「不也，世尊。」

復問：「仙尼！如來中有色耶？如來中有受、想、行、識耶？」答言：「不也，世尊。」

復問：「仙尼！非色．非受、想、行、識有如來耶？」答言：「不也，世尊。」

（2）《大智度論》卷31〈1序品〉（大正25，295b22-25）：

有利根梵志，求諸法實相，不厭老、病、死，著種種法相，為是故說法空，所謂先尼梵志，不說五眾即是實，亦不說離五眾是實。

（3）印順法師，《空之探究》，第二章〈部派──空義之開展〉，pp.99-100：

先尼（Śreṇika）梵志事，見《雜阿含經》（巴利藏缺）。佛與仙尼的問答，是：色（等五陰）是如來？異（離）色是如來？色中有如來？如來中有色？**如來（tathāgata）是我的異名**，如如不動而來去生死的如來，不即色，不離色，如來不在色中，色不在如來中──這就是一般所說的：「非是我，異我，不相在」。

『論』文所說「不說五眾（五陰）即是實，亦不說離五眾是實」，**「實」就是如來，無實即無如來──我**。這是二十句我我所見，而法空說者，依四句不可說是如來，解說為法空。《先尼梵志經》，可能是法空派所誦本，文句略有出入。 [↑](#footnote-ref-58)
59. （1）《雜阿含經》34卷（962經）（大正2，245c10-19）：

佛告婆蹉種出家：「若作是見，『**世間常**，此則真實，餘則虛妄』者，此是倒見，此是觀察見，此是動搖見，此是垢污見，此是結見，是苦、是閡、是惱、是熱，見結所繫。愚癡無聞凡夫，於未來世，生老病死、憂悲惱苦生。

婆蹉種出家！若作是見：『**世間無常、常無常、非常非無常；有邊、無邊、邊無邊、非有邊非無邊，是命是身、命異身異；如來有後死、無後死、有無後死、非有非無後死。』**此是倒見，乃至憂悲惱苦生。」

（2）另參見《大般若波羅蜜多經》卷442〈46佛母品〉（大正7，228b12-229b25）；《大智度論》卷2〈1序品〉（大正25，74c9-16）；《阿毘達磨法蘊足論》卷12〈21緣起品〉（大正26，511c28-512a4）；《阿毘達磨集異門論》卷8〈5四法品〉（大正26，400a-20）；《阿毘達磨俱舍論》卷19〈5分別隨眠品〉（大正29，103c19-27）。 [↑](#footnote-ref-59)
60. （世間）＋亦【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，81d，n.2） [↑](#footnote-ref-60)
61. （如來）＋身【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，81d，n.3） [↑](#footnote-ref-61)
62. 神＝身【明】。（大正26，81d，n.4） [↑](#footnote-ref-62)
63. （1）案：此處「第十七不共法，無有能害佛者」與前文所標序號不同。

（2）參見《十住毘婆沙論》卷10〈21四十不共法品〉（大正26，71c27-28）：

**十七、具足三轉說法**，十八、所說不空，十九、所說無謬失，**二十、無能害者**。 [↑](#footnote-ref-63)
64. 存亡：1.存在或滅亡，生存或死亡。（《漢語大詞典》（四），p.185） [↑](#footnote-ref-64)
65. 參見《十誦律》卷36（大正23，260b25-c2）：

爾時諸比丘繞石窟四邊，有立者、坐者，恐調達害佛。

佛見諸比丘，知而故問阿難：「諸比丘何故石窟四邊，立、坐、住何所待？」

答言：「世尊！調達欲害佛，是故諸比丘繞石窟四邊，立、坐、住待，願令調達不來害佛。」

佛語阿難：「若調達能害佛命，無有是處；若佛為他因緣死，亦無是處。」 [↑](#footnote-ref-65)
66. 參見《十住毘婆沙論》卷10〈22四十不共法中難一切智人品〉（大正26，76c14-25）。 [↑](#footnote-ref-66)
67. （諸）＋天【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，81d，n.5） [↑](#footnote-ref-67)
68. 參見印順法師，《初期大乘佛教之起源與開展》，第九章，第一節，第三項〈聲聞藏、辟支佛藏、菩薩藏〉，p.550。 [↑](#footnote-ref-68)
69. 空：12.副詞。徒然，白白地。（《漢語大詞典》（八），p.409） [↑](#footnote-ref-69)
70. 本末：2.始末，原委。（《漢語大詞典》（四），p.706） [↑](#footnote-ref-70)
71. 從：20.從事。（《漢語大詞典》（三），p.1001） [↑](#footnote-ref-71)
72. 方處：地方，處所。（《漢語大詞典》（六），p.1565） [↑](#footnote-ref-72)
73. 應＋（以）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，81d，n.7） [↑](#footnote-ref-73)
74. 須＝復【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，81d，n.8） [↑](#footnote-ref-74)
75. 發：啟發，開導。《論語‧述而》：“不憤不啟，不悱不發。”（《漢語大詞典》（八），p.540） [↑](#footnote-ref-75)
76. 著＝習【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，81d，n.9） [↑](#footnote-ref-76)
77. 諂曲：曲意逢迎。（《漢語大詞典》（十一），p.314） [↑](#footnote-ref-77)
78. 參見《十住毘婆沙論》卷10〈21四十不共法品〉（大正26，73c12-21）：

問曰：何以故是三昧通達一切法？

答曰：是三昧能開一切障礙法故。所謂**煩惱障閡、定障閡、智障閡能開故，是名能通達一切法**。

問曰：是三昧何故能開一切障，餘三昧不能？

答曰：是三昧善等**貫穿二**※**法**，能壞諸煩惱山，令無餘故；正遍通達一切法故；善得不壞心解脫故，是故此三昧能開一切障閡。

問曰：是三昧何故等**貫穿二**＊**法**？

答曰：住是三昧得力故，能得一切諸功德，餘三昧無如是力，是故是三昧能等貫穿。

※二＝三【宋】【元】【明】【宮】＊[＊ 1]。（大正26，73d，n.11） [↑](#footnote-ref-78)
79. （1）《妙法蓮華經》卷4〈8五百弟子受記品〉（大正9，27b22-24）：

世尊甚奇特，所為希有！隨順世間若干種性，以方便知見而為說法，拔出眾生處處貪著。

（2）《大寶積經》卷91〈25發勝志樂會〉（大正11，519c14-17）：

彼如來，一切知者、一切見者，具足成就無障礙智、解脫知見，以方便力，善知一切眾生所行，當為汝等隨其根性種種說法。 [↑](#footnote-ref-79)
80. 謬：1.謬誤，差錯。（《漢語大詞典》（十一），p.407） [↑](#footnote-ref-80)
81. 乖違：1.背離，違背。3.失誤，不當。（《漢語大詞典》（一），p.658） [↑](#footnote-ref-81)
82. 迷悶：迷茫，難以辨清。（《漢語大詞典》（十），p.814） [↑](#footnote-ref-82)
83. （1）《雜阿含經》卷12（297經）（大正2，84c12-16）：

爾時，世尊告諸比丘：「**我當為汝等說法，初、中、後善，善義、善味，純一清淨，梵行清白**，所謂大空法經。諦聽，善思，當為汝說。云何為大空法經？所謂此有故彼有，此起故彼起，謂緣無明行，緣行識，乃至純大苦聚集。」

（2）另參見《妙法蓮華經》卷1〈1序品〉（大正9，3c20-22），《十住毘婆沙論》卷5〈9易行品〉（大正26，41b27-29）。 [↑](#footnote-ref-83)
84. （1）案：此處「第二十不共法，以希有事說法」與前文所標序號不同，前文是標為「十七、具足三轉說法」。

（2）參見《十住毘婆沙論》卷10〈21四十不共法品〉（大正26，71c27-28）：

**十七、具足三轉說法**，十八、所說不空，十九、所說無謬失，**二十、無能害者**。 [↑](#footnote-ref-84)
85. 印順法師，《原始佛教聖典之集成》，第八章，第三節，第一項〈記說〉，p.533：

「記說」，本只是**說明、分別、解答**的意義。

在聖典的成立過程中，漸重於「**甚深教說與證德」的顯示**，因而「記說」有了「對於深秘的事理，所作**明顯決了（無疑）的說明**」的特殊意義。

從甚深的教說與證德，更有了「**三世業報與過未佛德**」的傾向。 [↑](#footnote-ref-85)
86. 逆：14.預測，揣度。15.預先，事先。16.考察。（《漢語大詞典》（十），p.824） [↑](#footnote-ref-86)
87. （有）－【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，81d，n.11） [↑](#footnote-ref-87)
88. （1）《雜阿含經》卷8（197經）（大正2，50b15-c4）：

爾時，世尊為千比丘作**三種示現教化**，云何為三？**神足變化示現，他心示現，教誡示現**。

（1）**神足示現者**，世尊隨其所應，而示現入禪定、正受：陵虛至東方，作四威儀──行、住、坐、臥；入火三昧，出種種火光──青、黃、赤、白、紅、頗梨色；水火俱現，或身下出火、身上出水，身上出火、身下出水。周圓四方，亦復如是。爾時，世尊作種種神變已，於眾中坐，是名神足示現。

（2）**他心示現者**，如彼心、如彼意、如彼識，彼應作如是念、不應作如是念，彼應作如是捨、彼應作如是身證住，是名他心示現。

（3）**教誡示現者**，如世尊說：「諸比丘！一切燒然。云何一切燒然？謂眼燒然，若色、眼識、眼觸、眼觸因緣生受──若苦、若樂、不苦不樂，彼亦燒然。如是耳、鼻、舌、身、意燒然，若法、意識、意觸、意觸因緣生受──若苦、若樂、不苦不樂，彼亦燒然。以何燒然？貪火燒然，恚火燒然，癡火燒然；生、老、病、死、憂、悲、惱、苦火燒然。」

（2）參見《阿毘達磨大毘婆沙論》卷103（大正27，531b23-531c2）：

若為**示現神境智通**，變一為多，變多為一，乃至梵世神力自在，令多有情深心信伏引入正法故名示導。

若為**示現他心智通**，記說彼心思念差別，如所記說皆實非虛，令多有情深心信伏引入正法故名示導。

若**為示現漏盡智通，隨其所宜教誡教授，速令見諦遠塵離垢**，於諸法中生淨法眼，展轉乃至諸漏永盡，令多有情深心信伏引入正法故名示導。 [↑](#footnote-ref-88)
89. 參見《大智度論》卷31〈1序品〉（大正25，293a26-c9）。 [↑](#footnote-ref-89)
90. 《雜阿含經》卷31（873經）（大正2，220c5-7）：

爾時，世尊告諸比丘：「有四種善好調伏眾。何等為四？謂比丘調伏、比丘尼調伏、優婆塞調伏、優婆夷調伏，是名四眾。」 [↑](#footnote-ref-90)
91. 能＋（全）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，81d，n.12） [↑](#footnote-ref-91)
92. （之）＋分【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，81d，n.13） [↑](#footnote-ref-92)
93. （守）＋護【宋】【元】【明】【宮】＊（＊ 1 2）。（大正26，82d，n.1） [↑](#footnote-ref-93)
94. 資生：賴以生長，賴以為生。（《漢語大詞典》（十），p.199） [↑](#footnote-ref-94)
95. 《長阿含經》卷8（9經）《眾集經》（大正1，51b2-4）：

復有四法，謂**佛四不護法：**如來**身行清淨**，無有闕漏可自防護；**口行清淨、意行清淨、命行清淨，亦復如是**。 [↑](#footnote-ref-95)
96. （1）《雜阿含經》卷13（338經）（大正2，93a11-14）：

爾時，世尊告諸比丘：「有六捨行，云何為六？諸比丘！謂眼見色，捨於彼色處行；耳、聲；鼻、香；舌、味；身、觸；意識法，捨於彼法處行。是名比丘六捨行。」

（2）另參見《中阿含經》卷42（163經）《分別六處經》（大正1，693a25-b11）。 [↑](#footnote-ref-96)
97. 呵＝阿【元】【明】。（大正26，82d，n.2） [↑](#footnote-ref-97)
98. 參見《中阿含經》卷59（214經）《鞞訶提經》（大正1，797c9-799b26），《中部經典》卷10（88經）《鞞訶提經》（CBETA, N11, no. 5, p. 122, a2-p. 127, a5 // PTS. M. 2. 112 - PTS. M. 2. 117）。 [↑](#footnote-ref-98)
99. 參見《增壹阿含經》卷19〈27等趣四諦品〉（6經）（大正2，645b27-c17），《摩訶般若波羅蜜經》卷5〈4往生品〉（大正8，225b23-c20），《大般若波羅蜜多經》卷415（大正7，81a16-b20），《大智度論》卷25〈1序品〉（大正25，241b24-c20）。 [↑](#footnote-ref-99)
100. （是）＋故【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，82d，n.3） [↑](#footnote-ref-100)
101. 言＋（如來）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，82d，n.4） [↑](#footnote-ref-101)
102. 微＝疑【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，82d，n.5） [↑](#footnote-ref-102)
103. 盡＋（我於此中）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，82d，n.6） [↑](#footnote-ref-103)
104. 是＝微畏【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，82d，n.7） [↑](#footnote-ref-104)
105. （如）－【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，82d，n.8） [↑](#footnote-ref-105)
106. （1）竪（ㄕㄨˋ）：同“豎”。（《漢語大字典》（四），p.2712）

（2）豎：直立。（《漢語大詞典》（九），p.1346） [↑](#footnote-ref-106)
107. （1）案：《大智度論》中亦引用到《天會經》，但如依校勘，【聖】【石】作《大會經》。參見《大智度論》卷5〈1序品〉（大正25，101b20-22）：

如《天※會經》中偈說：「面目齒光明，普照於大會；映奪諸天光，種種皆不現。」

※天＝大【聖】【石】。（大正25，101d，n.23）

（2）Lamotte，《大智度論法文譯注》，p.356, n.1：

《大正藏》作《天會經》，但應按隋本及唐本，而作《大會經》，此即是《長阿含經》卷12（第19經）《大會經》（大正1，79b2-81b29）。 [↑](#footnote-ref-107)
108. （但）－【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，82d，n.9） [↑](#footnote-ref-108)
109. 沮（ㄐㄩˇ）壞：毀壞，敗壞，破壞。（《漢語大詞典》（五），p.1072） [↑](#footnote-ref-109)
110. 開：22.陳說，表達。（《漢語大詞典》（十二），p.36） [↑](#footnote-ref-110)
111. 佛十力，參見《十住毘婆沙論》卷1〈2入初地品〉（大正26，24b23-c3），《十住毘婆沙論》卷11〈23四十不共法中善知不定品〉（大正26，82b8-83a24），《阿毘達磨大毘婆沙論》卷30（大正27，156c16-23）；《阿毘達磨俱舍論》卷27〈7分別智品〉（大正29，140b9-18）；《大智度論》卷24〈1序品〉（大正25，235c22-236a14）；《大智度論》卷24〈1序品〉（大正25，236c5-20）；《大智度論》卷88〈78四攝品〉（大正25，680b15-23）。 [↑](#footnote-ref-111)
112. 參見《長阿含經》卷11（15經）《阿㝹夷經》（大正1，67c24-68a7）。 [↑](#footnote-ref-112)
113. （1）《中阿含經》卷47（181經）《多界經》（大正1，723c29-724a2）：

阿難！若世中有二如來者，終無是處；若世中有一如來者，必有是處。

（2）《佛說四品法門經》（大正17，713b18-19）：

阿難！世間若有二佛出世，無有是處；一佛出世，斯有是處。 [↑](#footnote-ref-113)
114. （1）《別譯雜阿含經》卷7（123經）（大正2，420b25-27）：

若以如是三不善業，身壞命終，得生天者，無有是處。

（2）《佛說四品法門經》（大正17，713b6-11）：

佛告阿難：「**非處**法者，謂身、口、意造不善業，而獲所樂善果報者，無有是處。

若身、口、意造諸善業，而復獲於不善報者，亦無是處。

言**是處**者，謂身、口、意造諸善業，而獲所樂勝妙果報，斯有是處。

若身、口、意造不善業，而獲所感不善果報，亦有是處。」 [↑](#footnote-ref-114)
115. 《十住毘婆沙論》卷8〈17入寺品〉（大正26，63b21-29）：

是在家菩薩，為欲護持法故，乃至自捨身命，勤行精進，摧破六十二種外道，及諸魔民、憎嫉佛法者；佛弟子中或有邪行、詭異佛法，如是之人，如法摧破，名為護持法。

又應於諸多聞說法者，加信敬心，四事供養，亦名護持法。

若自讀誦、解說、書寫**修多羅、毘尼、阿毘曇、摩多羅迦、菩薩藏**者，亦教他人讀誦、解說、書寫，以是因緣法，得久住利，益一切。 [↑](#footnote-ref-115)
116. 即＋（時）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，82d，n.12） [↑](#footnote-ref-116)
117. 受＝愛【宋】＊【元】＊【明】＊（＊ 1）。（大正26，82d，n.13） [↑](#footnote-ref-117)
118. （禪）＋定【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，82d，n.14） [↑](#footnote-ref-118)
119. 如＝知【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，82d，n.15） [↑](#footnote-ref-119)
120. 闇（ㄢˋ）鈍：愚拙。（《漢語大詞典》（十二），p.133） [↑](#footnote-ref-120)
121. 雜：5.多，繁多。（《漢語大詞典》（十一），p.868） [↑](#footnote-ref-121)
122. 萬端：亦作“萬耑”。形容方法、頭緒、形態等極多而紛繁。（《漢語大詞典》（九），p.469） [↑](#footnote-ref-122)
123. 《舍利弗阿毘曇論》卷28（大正28，702a20-b23）：

云何五支定？如佛告諸比丘：「諦聽！諦聽！善思念之，吾當為汝說聖五支定。」諸比丘言：「唯然受教！」

「云何得修聖五支正定？如比丘**離欲惡不善，有覺有觀離生喜樂，成就初禪行**。此身離生喜樂津液遍滿此身，盡離生喜樂，津液遍滿無有減少。如善澡浴師，若善澡浴師弟子，以細澡豆盛著器中，以水灑之調適作摶，此摶津液遍滿，不乾不濕內外和調。如是比丘，身離生喜樂，津液遍滿無有減少，是名修聖五支**初支定**。

復次，比丘！**滅覺觀內正信一心，無覺無觀定生喜樂，成就二禪行**。此身定生喜樂津液遍滿，此身盡定生喜樂，津液遍滿無有減少。如陂湖水底涌出，不從東方、南、西、北方來，此水從底涌出，能令池津液遍滿無有減少。如是比丘，此身定生喜樂津液遍滿無有減少，是謂修聖五支**第二支定**。

復次，比丘！**離喜捨行念正智身受樂，如諸聖人，解捨念樂行，成就三禪行**。此身無喜樂津液遍滿，此身無喜樂津液遍滿無有減少。如優鉢羅華池、波頭摩華池、鳩頭摩華池、分陀利華池，從泥中出未能出水，此華從根至頭，從頭至根，皆津液遍滿無有減少。如是比丘，此身無量喜樂津液遍滿此身，津液遍滿無有減少，是謂聖五支**第三支定**。

復次，比丘！**斷苦樂先滅憂喜，不苦不樂捨念淨，成就四禪行**。此身以清淨心遍解行，此身以清淨心遍解行無有減少。如男子、女人著白淨衣，從頭至足，從足至頭，無不覆處。如是比丘，以清淨心遍解行，此身以清淨遍解行無有減少，是謂修聖五支**第四支定**。

復次，比丘！善取觀相，善思惟、善解，如立人觀坐者，如坐人觀臥者。如是比丘，**善取觀相，善思惟、善解**，是謂修聖五支**第五支定**。」 [↑](#footnote-ref-123)
124. 知＝智【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，83d，n.1） [↑](#footnote-ref-124)
125. （1）《長阿含經》卷9（10經）《十上經》（大正1，53c23-28）：

云何五生法？謂賢聖五智定，一者、修三昧現樂、後樂生內外智。二者、賢聖無愛生內外智。三者、諸佛賢聖之所修行生內外智。四者、猗寂滅相獨而無侶而生內外智。五者、於三昧一心入、一心起生內外智。

（2）《舍利弗阿毘曇論》卷28（大正28，704a4-9）：

云何五智定？如世尊說：「諸比丘修定無量明了，諸比丘若修定無量明了已，緣生五種智。何等五？若有定現樂、後樂報緣此生智；若有定聖無染緣此生智；若有定不怯弱者能親近緣此生智；若有定寂靜勝妙獨修除得緣此生智；若有定正念入、正念起緣此生智。」

（3）《成實論》卷12〈道諦聚〉（大正32，337c29-338a18）：

問曰：經中說聖五智三昧。何者是耶？

答曰：佛自說，行者作是念，我此三昧聖清淨，是**名初智**。

此三昧非凡夫所近，是智者所讚是**第二智**。

此三昧寂滅妙離故得，是**第三智**。

此三昧現在樂、後得樂報，是**第四智**。

此三昧我一心入、一心出，是**第五智**。

佛示定中亦有智慧，非但繫心，行者修習定時若生煩惱，於中生智除此煩惱，欲令三昧為聖清淨，是名**初智**。

聖清淨者，謂非凡夫所近，是智者所讚。非凡夫者，謂諸聖人以得智故不名凡夫，此智能破假名，是**第二智**。

薄諸煩惱、貪等煩惱滅故，名寂滅，寂滅故妙，離諸煩惱故得名為離，得此皆是離欲道，是**第三智**。

隨證煩惱斷，得安隱寂滅，離熱樂故名現樂後樂，現樂名離煩惱樂，後樂謂泥洹樂，是**第四智**。

行者常行無相心，故常一心出入，是**第五智**。

是故若未生此第五智者，應生若生即得三昧果。 [↑](#footnote-ref-125)
126. （1）《長阿含經》卷5（4經）《闍尼沙經》（大正1，36a7-12）：

如來善能分別說四神足。何等謂四？一者、**欲**定滅行成就修習神足，二者、**精進**定滅行成就修習神足，三者、**意**定滅行成就修習神足，四者、**思惟**定滅行成就修習神足。是為如來善能分別說四神足。

（2）參見《阿毘達磨法蘊足論》卷5〈8神足品〉（大正26，475c7-18）。

（3）參見《大智度論》卷19〈1序品〉（大正25，202c6-18）。 [↑](#footnote-ref-126)
127. 《大寶積經》卷49〈12菩薩藏會〉（大正11，290c8-11）：

舍利子！菩薩摩訶薩，成就四種如意足已，隨其願欲，如意神通證得現前，能示非一種種神變。 [↑](#footnote-ref-127)
128. 《中阿含經》卷48（182經）《馬邑經》（大正1，725b23-c3）：

彼斷此五蓋、心穢、慧羸，離欲、離惡不善之法，**至得第四禪成就遊**。彼已得如是定心清淨，無穢無煩，柔軟善住，**得不動心，趣向漏盡智通作證。**彼便知此苦如真，知此苦習、知此苦滅、知此苦滅道如真。亦知此漏如真，知此漏習、知此漏滅、知此漏滅道如真。彼如是知、如是見已，則欲漏心解脫，有漏、無明漏心解脫。**解脫已，便知解脫，生已盡，梵行已立，所作已辦，不更受有，知如真。** [↑](#footnote-ref-128)
129. 小＋（力）【明】【宮】。（大正26，83d，n.2） [↑](#footnote-ref-129)
130. （1）《中阿含經》卷7（29經）《大拘絺羅經》（大正1，462a12-13）：

云何知漏如真？謂有三漏：欲漏、有漏、無明漏，是謂知漏如真。

（2）《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，717b16-20）：

**欲漏**云何？謂除欲界繫無明，諸餘欲界繫結、縛、隨眠、隨煩惱、纏，是名欲漏。

**有漏**云何？謂除色無色界繫無明，諸餘色無色界繫結、縛、隨眠、隨煩惱、纏，是名有漏。

**無明漏**云何？謂三界無智。 [↑](#footnote-ref-130)
131. 解＋（脫）【宮】。（大正26，83d，n.3） [↑](#footnote-ref-131)
132. （1）《摩訶般若波羅蜜經》卷24〈78四攝品〉（大正8，395c27-28）：

云何為八十隨形好？一者無見頂。……

（2）《優婆塞戒經》〈6修三十二相業品〉（大正24，1039b3-6）：

或有說言：「如來先得無見頂相，餘次第得。何以故？為菩薩時，於無量世，供養師長、諸佛、菩薩、頭頂禮拜破憍慢故，是故先得無見頂相。」 [↑](#footnote-ref-132)
133. （1）《大智度論》卷73〈55阿毘跋致品〉（大正25，572a1-7）：

須菩提更問：「若諸法盡空者，何以言於何法轉名不轉法？」應當從凡夫地轉，於佛地不轉！

佛答：「**若菩薩能觀色等諸法空無所有，轉諸著心，故於佛道中不轉。**」色等法和合因緣生，菩薩知是有為過罪故，不應此中住。諸法空故，能轉著心，轉著心故名不轉。

（2）《大智度論》卷73〈56轉不轉品〉（大正25，576a10-17）：

須菩提問：「不轉故名阿鞞跋致？轉故名阿鞞跋致？」

佛二種答，以二諦故，所謂世諦、第一義諦。**若菩薩入菩薩位，轉聲聞、辟支佛心，直入菩薩位，是名轉**。**不轉者，入阿鞞跋致第一義，諸法一相中，所謂無相，尚無一乘定相，何況三乘！則無所轉**；無所轉故，名阿鞞跋致。 [↑](#footnote-ref-133)
134. 悲＝慧【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，83d，n.4） [↑](#footnote-ref-134)
135. 止：3.居住。4.指住所。（《漢語大詞典》（五），p.299） [↑](#footnote-ref-135)
136. （1）《大智度論》卷10〈1序品〉（大正25，129a23-25）：

**佛所遣使，水、火、兵、毒，百千種害，終不能傷**；道里懸遠，欲令安隱故。

（2）［唐］法寶撰，《俱舍論疏》卷5〈2分別根品〉（大正41，547a26-b2）：

佛使，謂所使人。此由佛力，如時縛迦此云活命，舊云耆婆，或云耆域，訛也。佛遣入火抱取殊底穡迦，此云有明；舊云樹提伽訛也。此《涅槃經》說：外道記女，佛記為男，母死火焚，佛令活命抱取有明，俱火不燒，活命佛使，有明佛記，俱不死也。 [↑](#footnote-ref-136)
137. 智＝知【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，83d，n.5） [↑](#footnote-ref-137)
138. 德＝田【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，83d，n.6） [↑](#footnote-ref-138)
139. （1）參見《阿毘達磨大毘婆沙論》卷177（大正27，889c8-16）：

問：如契經說：「佛一一相百福莊嚴。」何謂百福？

答：此中百思名為百福。

何謂百思？

謂如菩薩造作增長足善住相業時，先起五十思修治身器，令淨調柔，次起一思正牽引彼，後復起五十思令其圓滿。譬如農夫先治畦壟，次下種子，後以糞水而覆溉之；彼亦如是。如足善住相業有如是百思莊嚴，乃至頂上烏瑟膩沙相業亦復如是。由此故說：「佛一一相百福莊嚴。」

（2）《大智度論》卷4〈1序品〉（大正25，87b5-24）：

問曰：一思種為多思種？

答曰：三十二思種三十二相，一一思種一一相，一一相百福德莊嚴。

問曰：幾許名一福德？

答曰：有人言：「有業報轉輪聖王，於四天下受福樂得自在，是名一福德，如是百福成一相。」

復有人言：「作釋提桓因，於二天中得自在，是名一福德。」

復有人言：「作他化自在天王，於欲界中得自在，是名一福。」

復有人言：「除補處菩薩，餘一切眾生所得福報，是名一福。」

復有人言：「天地劫盡一切眾生共福德故，三千大千世界報立，是名一福。」

復有人言：「是福不可量不可以譬喻知，如三千大千世界一切眾生皆盲無目，有一人能治令差，是為一福。一切人皆被毒藥，一人能治令差。一切人應死，一人能捄之令脫。一切人破戒破正見，一人能教令得淨戒正見，如是等為一福。」

復有人言：「是福不可量不可譬喻，是菩薩入第三阿僧祇中，心思大行種，是三十二相因緣。以是故，是福無能量，唯佛能知。」

（3）參見《阿毘達磨大毘婆沙論》卷177（大正27，889c25-890b4）。 [↑](#footnote-ref-139)
140. 威德：聲威與德行。（《漢語大詞典》（五），p.218） [↑](#footnote-ref-140)
141. （1）《一切經音義》卷26（大正54，472b8）：

那羅延（此云力士，或云天中或云人中力士，或云金剛力士也，或云堅固力士）。」

（2）參見《阿毘達磨大毘婆沙論》卷30（大正29，140c8-13）。 [↑](#footnote-ref-141)
142. 似＝以【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，83d，n.8） [↑](#footnote-ref-142)
143. 及：1.追上，趕上。（《漢語大詞典》（一），p.635） [↑](#footnote-ref-143)
144. 不分卷【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，83d，n.9） [↑](#footnote-ref-144)