福嚴推廣教育班第34期

**《十住毘婆沙論》卷8**

**〈入寺品第十七〉**

**（大正26，59b25-63c28）**

釋厚觀（2017.09.09）

壹、在家菩薩應布施、持戒、不輕慢破戒比丘

（壹）在家菩薩應離慳貪，好樂布施

一、在家菩薩不應於諸事生貪著心

如是在家菩薩，不應於諸事中生[[1]](#footnote-1)貪著心、我我所心[[2]](#footnote-2)。何以故？隨所貪著難捨之物，法應施與；若能施與，則除此過。菩薩如是無有貪著慳惜之心，可以處家[[3]](#footnote-3)。

二、在家菩薩對來求者，應如何應對

問曰：在家菩薩，或有貪惜愛著之物，有來求者，此應（59c）云何？

答曰：

（一）應自勸喻而施與之

**於所貪著物，有來求索者，當自勸喻**[[4]](#footnote-4)**心，即施勿慳惜。**

菩薩所貪惜物，若有乞人急從求索[[5]](#footnote-5)：「汝以此物施與我者，速得成佛。」菩薩即時應自勸喻而施與之。如是思惟：「若我今者，不捨此物，此物必當遠離於我。設至死時不隨我去，此物則是遠離之相；今為阿耨多羅三藐三菩提，具足檀波羅蜜故施與，後至死時，心無有悔。」[[6]](#footnote-6)

經說：「不悔心死，必生善處[[7]](#footnote-7)，是得大利，云何不捨？」

（二）若猶貪惜，應辭謝乞者，願後時當施

如是自勸，猶貪惜者，應辭謝[[8]](#footnote-8)乞者言：「**我今是新學，善根未成就****，心未得自在，願後當相與。**」

應辭謝乞者言：「勿生瞋恨，我新發意，善根未具，於菩薩行法，未得勢力，是以未能捨於此物，後得勢力，善根成就，心得堅固，當以相與。」[[9]](#footnote-9)

（貳）若僧眾不和合，在家菩薩應隨力方便，令法事不絕

復次，**若眾不和合，斷於經法事****，菩薩應隨力，方便令不絕。**[[10]](#footnote-10)

眾僧或以事緣，諍競[[11]](#footnote-11)乖散[[12]](#footnote-12)，法事有廢；在家菩薩應勤心方便，彼此之間，心無所偏，若以財物、若以言說，禮敬求請，令還和合。

（1）或以乏少衣食因緣；（2）或邪見者橫[[13]](#footnote-13)作障礙；（3）或說法者欲求利養；（4）或聽法者心不恭敬；在家菩薩，於此事中，隨宜方便──若以財物、若以言說，下意[[14]](#footnote-14)求請，使法事不廢。法事不廢者，是為然[[15]](#footnote-15)佛法燈，供養十方三世諸佛。

（參）在家菩薩應受持八關齋戒、親近持淨戒者

一、舉偈頌總說

復次，**齋日受八戒，親近淨戒者****，**（60a）**以戒善因緣，深心行愛敬。**[[16]](#footnote-16)

二、別釋偈頌義

（一）釋「齋日」

**齋日**者，月八日、十四日、十五日、二十三日、二十九日、三十日，[[17]](#footnote-17)及遮三忌[[18]](#footnote-18)。**三忌者，十五日****為一忌，從冬至後四十五日。**

此諸惡日，多有鬼神，侵剋[[19]](#footnote-19)縱暴[[20]](#footnote-20)；世人為守護日故，過中不食。[[21]](#footnote-21)佛因教令受一日戒，既得福德，諸天來下，觀察世間，見之歡喜，則便護念。在家菩薩於諸小事猶尚增益，何況先有此齋而不隨順？是故應行一日齋法，既得自利亦能利人。

（二）釋「八戒」

問曰：齋法云何？

答曰：

1、遠離殺生

應作是言：如諸聖人，常離殺生，棄捨刀杖[[22]](#footnote-22)，常無瞋恚，有慚愧心，慈悲眾生。我某甲今一日一夜，遠離殺生，棄捨刀杖[[23]](#footnote-23)，無有瞋恚；有慚愧心，慈悲眾生，以如是（60b）法，隨學聖人。

2、遠離劫盜

如諸聖人，常離「不與取」，身行清淨，受而知足。我今一日一夜，遠離劫盜、不與取，求受清淨自活[[24]](#footnote-24)，以如是法，隨學聖人。

3、除斷婬泆

如諸聖人，常斷婬泆[[25]](#footnote-25)，遠離世樂。我今一日一夜，除斷婬泆，遠離世樂，淨修梵行，以如是法，隨學聖人。

4、遠離妄語

如諸聖人，常離妄語。真實語，正直語。我今一日一夜遠離妄語。真實語，正直語，以如是法，隨學聖人。

5、不飲酒

如諸聖人，常遠離酒，酒是放逸處，我今一日一夜，遠離於酒，以如是法，隨學聖人。

6、遠離歌舞、嚴身之具

如諸聖人，常遠離歌舞作樂、花香瓔珞嚴身之具。我今一日一夜，遠離歌舞作樂、華香瓔珞嚴身之具，以如是法，隨學聖人。

7、遠離高廣大床

如諸聖人，常遠離高廣大床處，在小榻[[26]](#footnote-26)草蓐[[27]](#footnote-27)為座。我今一日一夜，遠離高廣大床，處在小榻草蓐為座，以如是法，隨學聖人。

8、過中不食

如諸聖人，常過中不食，遠離非時行非時食。我今一日一夜，過中不食，遠離非時行非時食，以如是法，隨學聖人。

9、小結

如說：「**殺盜淫**[[28]](#footnote-28)**妄語，飲酒及華香****、瓔珞歌舞等，高床過中食****；**

**聖人所捨離，我今亦如是****，以此福因緣，一切共成佛**。」

（三）釋「親近淨戒者」

**親近**持**淨戒**比丘**者**，在家菩薩應親近諸比丘，盡能護持清淨禁戒，成就功德，防、遠[[29]](#footnote-29)眾惡者。

（四）釋「以戒善因緣」

**以戒善因緣**者，又應親近持戒比丘──身口業淨、心行直善無眾惡者。

（五）釋「深心行愛敬」

**深心愛敬**者，於上直心、善行、持戒比丘、成就諸功德者，應生最上恭敬、深心愛樂。

（肆）在家菩薩對破戒比丘不應生輕恚心，應生憐愍、利益心

一、若見破戒比丘，不應生輕恚心

問曰：在家菩薩若於持戒比丘成就功德生愛敬心者，應於破戒比丘生輕恚心耶？

答曰：**若見破戒者，不應起輕恚。**

在家菩薩，若見破戒雜行比丘，威儀不具，所行穢濁，覆藏瑕疵，無有梵行自稱梵行；於此比丘，不應輕慢有瞋恚心。

二、應生憐愍心，訶責諸煩惱

問曰：若不瞋恨，應生何心？

答曰：**應生憐愍心，訶責諸煩惱**。[[30]](#footnote-30)

在家菩薩，若見破戒比丘，不應生瞋恨、輕慢，**應生憐愍、利益之心**。

作是念：「咄[[31]](#footnote-31)哉！此人遇佛妙法，得離地獄、畜生、餓鬼、色無色界、邊地生處。諸根具足，不聾啞，不頑鈍[[32]](#footnote-32)，值佛妙法──別識好醜[[33]](#footnote-33)，心存正見，解知義理。

人身難得，如大海中，有一眼鼈[[34]](#footnote-34)，頭入板孔；生在人中，倍難於此。既聞佛法，能滅諸惡，度諸（60c）苦惱，得至正智。

捨諸資生，所有多少，永割親族，無所顧戀。若生凡庶[[35]](#footnote-35)，或在種姓，信佛語故，能捨出家。

常聞破戒之罪，所謂自賤其身，智所訶責，惡名流布，常懷疑悔，死墮惡道；得聞此事，而猶破戒。行十善道，乃得人身，而不能如法善用以自利益。

咄哉！三毒其力甚惡，常陵[[36]](#footnote-36)眾生，難得捨離。諸佛種種呵罵煩惱惡賊、惡行，如實有理。」

如是思惟，不應輕賤破戒之人。

三、應念：「佛法無量，或有開通而我不知」

又作是念：若我不能都離瞋恚、輕慢心者，應自思惟：「佛法無量，猶如大海，或有開通[[37]](#footnote-37)而我不知。」

如《大乘決定王經》[[38]](#footnote-38)中，佛告阿難：

「或有比丘，根鈍闇塞，心不明了，不達諸法相，常念有想。無想法中，而取有想──生男女想、生罪礙想、生[[39]](#footnote-39)垢想、生淨想──生如是想者，名為鈍根，心不明了，則為有罪。

阿難！若人一切法中不能善解，名為不了一切；諸法從初以來，**本體、性、相**[[40]](#footnote-40)常不可得──是人不知如是之事，生是諸想，則與外道無有差別。

**阿****難！我所說法，皆有開通，明了清淨，此中無****罪，亦無罪者**[[41]](#footnote-41)。阿難！罪名疑悔、愚癡、闇冥；罪者名生眾生想、我想、命想、人想[[42]](#footnote-42)──皆因身見[[43]](#footnote-43)，名為罪者。

於我法中，無如此人。若我法中，定實有我、眾生、命、人、身見等者，不言：『我法有開[[44]](#footnote-44)，非是不開。』我法從本已來，常清淨明了。

復次，阿難！若決定有罪、有受[[45]](#footnote-45)罪者，則身即是神，即墮常見，則無佛道；若身異於神，即墮斷見，亦無佛道。[[46]](#footnote-46)

如是六十二見[[47]](#footnote-47)，皆可是菩提，但是事不然。

是故，阿難！我於大眾中（61a）師子吼說而無所畏，言：『我法有開，非不有開。』從本已[[48]](#footnote-48)來，常清淨明了。

阿難！若罪定有，則畢竟無涅槃，我則不言：『我法有開。』

阿難！我法實從本已來，清淨明了，是故我弟子降心[[49]](#footnote-49)安隱，無有疑悔，無諸罪惡，清淨行道。」

菩薩應如是思惟，不應瞋恚破戒者。

四、過去曾有必定菩薩起罪者，難可得知；籌量眾生，佛所不許

又作是念：是戒必定得住阿耨多羅三藐三菩提。何以故？

曾聞必定菩薩有起罪者[[50]](#footnote-50)：（1）如過去十萬劫，有菩薩誹謗漏盡阿羅漢名為阿羅漢；（2）又聞必定菩薩於此劫前三十一劫，以矛[[51]](#footnote-51)刺須陀洹；（3）又此賢劫[[52]](#footnote-52)中，聞有菩薩誹謗劬[[53]](#footnote-53)樓孫佛[[54]](#footnote-54)言：「何有禿人而當得道？」

如是等眾生，難可得知，是故我於此事，何用知為？得失好惡，彼自作自受，何豫[[55]](#footnote-55)於我？我今若欲實知彼事，或自傷害，籌量眾生，佛所不許。如經中說：

佛告阿難：「若人籌量於他，即自傷身，唯我可得籌量眾生，與我等者亦應籌量。」[[56]](#footnote-56)

如說：**有瓶蓋亦空，無蓋亦復空****，有瓶蓋亦滿，無蓋亦復滿**[[57]](#footnote-57)**。**

**當知諸世間，有此四種人**[[58]](#footnote-58)**。威儀及功德，有無亦如是****。**

**若非一切智，何能籌量人****？寧**[[59]](#footnote-59)**以見威儀，而便知其德****？**

**正智有善心，名為賢人相****，但見外威儀，何由知其內****？**

**內有功德慧，外現無威儀**[[60]](#footnote-60)**，遊行無知者，如以灰覆火****。**

**若以外量內，而生輕賤心****，**（61b）**敗身及善根，命終墮惡道****。**

**外詐現威儀，遊行似賢聖****，但有口言說，如雷而無雨****。**

**諸心所行處，錯謬難得知****，是故諸眾生，不可妄度量。**

**唯有一切智，悉知諸心心，微密所行處，是故量眾生。**

**佛言與我等，乃能量眾生。若佛如是說，誰能籌量人****？**

**若見外威儀，稱量其內德****；自敗其善根，如水自崩岸****。**

**若於此錯謬，則起大業障****，是故於此人，不應起輕賤。**

是故在家菩薩，不應於破戒人起輕慢瞋恚。

五、白衣不與破戒人同住，如何知彼持戒破戒？若欲分別，則起罪障

又持戒、破戒，白衣之人，不與同住，何由得知？我若欲於此事分別明了者，則起罪障，罪障因緣故，於千萬劫受諸苦分，如《無行經》[[61]](#footnote-61)中說。

六、引經結說，於破戒人不生瞋恚、輕慢之心

（一）敬如來法衣，對破戒比丘應生憐愍心

又大乘經中，佛告郁伽羅長者：「如是在家菩薩應於破戒比丘，生憐愍心：是人垢行，惡行不善。何以故？是人披[[62]](#footnote-62)如來善寂滅聖主[[63]](#footnote-63)法衣，自不善軟，不能調伏諸根，行敗壞行。」[[64]](#footnote-64)

（二）不輕未學，此非人罪，是煩惱罪

又佛經中說：「不輕未學，此非人罪，是煩惱罪，此人以是煩惱，起不善事。」[[65]](#footnote-65)

（三）佛法有開，破戒人或能自除過罪

又佛法有開[[66]](#footnote-66)，是人或能自除過罪。正念因緣，得入法位[[67]](#footnote-67)，若入必定，在於阿耨多羅三藐三菩提。又如佛言：「唯有智慧可破煩惱**。**」[[68]](#footnote-68)

（四）若妄稱量他人，則為自傷

又復說言：「不應妄稱量人，若稱量[[69]](#footnote-69)者，則為自傷。」[[70]](#footnote-70)唯佛智慧，乃能明了，如此事者，非我所知。[[71]](#footnote-71)

（五）小結

即於破戒人中，不生瞋恚、輕慢之心。

貳、入寺禮塔、敬僧應行之法

（壹）入寺應行威儀，恭敬禮拜諸比丘

復次，（61c）**菩薩若入寺，應行諸威儀，恭敬而禮拜，供養諸比丘。**[[72]](#footnote-72)

是在家菩薩，若**入**佛**寺**，初欲入時，於寺門外五體投地[[73]](#footnote-73)，應作是念：「此是善人住處，是**空**行者住處、**無想**行者住處、**無願**行者住處，此是行慈悲喜捨者住處，此是正行、正念者住處。」

若見諸比丘，威儀具足──視瞻[[74]](#footnote-74)安詳、攝[[75]](#footnote-75)持衣鉢、坐臥行止、寤寐[[76]](#footnote-76)飲[[77]](#footnote-77)食、言說寂默，容儀進止[[78]](#footnote-78)，皆可觀察。

若見比丘修行四念[[79]](#footnote-79)，聖所行處，持戒清淨，誦讀經法，精思坐禪，見已**恭**肅[[80]](#footnote-80)。**敬**心**禮拜**，親近問訊[[81]](#footnote-81)。

（貳）應生起出家願，思惟在家過患、出家功德

應作是念：「**若我恒沙劫，常於天祠**[[82]](#footnote-82)**中，大施不休廢，不如一出家。**」[[83]](#footnote-83)

一、常行大布施，不如出家

是菩薩爾時應作是念：「我如法求財，於恒河沙等劫，常行**大施**，是諸施福，猶尚**不如**發心**出家**，何況有實？」何以故？

二、較量在家過患及出家功德

在家則有無量過惡，出家能成無量功德[[84]](#footnote-84)──

（1）在家則潰[[85]](#footnote-85)閙，出家則閑靜。

（2）在家則屬垢，出家則無屬。

（3）在家是惡行處，出家是善行處。

（4）在家則染諸塵垢，出家則離諸塵垢。

（5）在家則沒五欲泥，出家則出五欲泥。

（6）在家難得淨命，出家易得淨命。

（7）在家則多怨賊，出家則無怨賊。

（8）在家則多惱礙，出家則無惱礙。

（9）在家是憂處，出家是喜處。

（10）在家是惡道門，出家是利益門。

（11）在家是繫縛，出家是解脫。

（12）在家則雜畏，出家則無畏。

（13）在家有鞭杖[[86]](#footnote-86)，出家無鞭杖。

（14）在家有刀矟[[87]](#footnote-87)，出家無刀矟。

（15）在家有悔熱，出家無悔熱。

（16）在家多求故苦，出家無求故樂。

（17）在家則戲調[[88]](#footnote-88)，出家則寂滅。

（18）在家是可愍[[89]](#footnote-89)，出家無可愍。

（19）在（62a）家則愁悴[[90]](#footnote-90)，出家無愁悴。

（20）在家則卑下，出家則高顯。

（21）在家則熾然，出家則寂滅。

（22）在家則為他，出家則自為。

（23）在家少勢力，出家多勢力。[[91]](#footnote-91)

（24）在家隨順垢門，出家隨順淨門。

（25）在家增刺棘[[92]](#footnote-92)，出家破刺棘。

（26）在家成就小法，出家成就大法。

（27）在家作不善，出家則修善。

（28）在家則有悔，出家則無悔。

（29）在家增淚乳血海，出家竭淚乳血海。

（30）在家則為諸佛、辟支佛、聲聞所呵賤；出家則為諸佛、辟支佛、聲聞所稱歎。

（31）在家則不知足，出家則知足。

（32）在家則魔喜，出家則魔憂。

（33）在家後有衰，出家後無衰。

（34）在家則易破[[93]](#footnote-93)，出家則難破。

（35）在家是奴僕，出家則為主。

（36）在家永在生死，出家究竟涅槃。

（37）在家則墮坑，出家則出坑。

（38）在家則黑闇，出家則明顯。

（39）在家不能降伏諸根，出家則能降伏諸根。

（40）在家則傲誕[[94]](#footnote-94)，出家則謙遜。

（41）在家則鄙陋，出家則尊貴。

（42）在家有所由[[95]](#footnote-95)，出家無所由。

（43）在家則多務[[96]](#footnote-96)，出家則小[[97]](#footnote-97)務。

（44）在家則果小，出家則果大。

（45）在家則諂曲，出家則質直。

（46）在家則多憂，出家則多喜。

（47）在家如箭在身，出家如身離箭。

（48）在家則有病，出家則病愈[[98]](#footnote-98)。

（49）在家行惡法故速老，出家行善法故少壯。

（50）在家放逸為死，出家有智慧命。

（51）在家則欺誑，出家則真實。

（52）在家則多求，出家則少求。

（53）在家則飲雜毒漿，出家則飲甘露漿。

（54）在家多侵害，出家無侵害。

（55）在家則衰耗[[99]](#footnote-99)，出家無衰耗。

（56）在家如毒樹果，出家如甘露果。

（57）在家則怨憎和合，出家則離怨憎會苦。

（58）在家則愛別離苦，出家則親愛和合[[100]](#footnote-100)。

（59）在家則癡重，出家則癡輕。

（60）在家（62c）則失淨行，出家則得淨行。

（61）在家則破深心，出家則成深心。

（62）在家則無救，出家則有救。

（63）在家則孤窮[[101]](#footnote-101)，出家不孤窮。

（64）在家則無舍，出家則有舍。[[102]](#footnote-102)

（65）在家則無歸，出家則有歸。

（66）在家則多瞋，出家則多慈。

（67）在家則重擔，出家則捨擔。

（68）在家則事務無盡，出家則無有事務。

（69）在家則罪會[[103]](#footnote-103)，出家則福會。

（70）在家則苦惱，出家則無苦惱。

（71）在家則有熱，出家則無熱。

（72）在家則有諍，出家則無諍。

（73）在家則染著，出家無染著。

（74）在家有我慢，出家無我慢。

（75）在家貴財物，出家貴功德。

（76）在家有災害，出家滅災害。

（77）在家則減失，出家則增益。

（78）在家則易得，出家則難遇，千萬劫中，時乃一得。

（79）在家則易行，出家則難行。[[104]](#footnote-104)

（80）在家則順流[[105]](#footnote-105)，出家則逆流。

（81）在家則漂流，出家則乘栰[[106]](#footnote-106)。

（82）在家則為煩惱所㵱[[107]](#footnote-107)，出家則有橋樑自度。[[108]](#footnote-108)

（83）在家是此岸，出家是彼岸。

（84）在家則纏縛，出家離纏縛。

（85）在家懷結恨，出家離結恨。

（86）在家隨官法，出家隨佛法。

（87）在家有事故[[109]](#footnote-109)，出家無事故。

（88）在家有苦果，出家有樂果。

（89）在家則輕躁，出家則威重[[110]](#footnote-110)。

（90）在家伴易得，出家伴難得。

（91）在家以婦為伴，出家堅心為伴。

（92）在家則入圍[[111]](#footnote-111)，出家則解圍。

（93）在家則以侵惱他為貴，出家則以利益他為貴。

（94）在家則貴財施，出家則貴法施。

（95）在家則持魔幢[[112]](#footnote-112)，出家則持佛憧[[113]](#footnote-113)。

（96）在家有[[114]](#footnote-114)歸處[[115]](#footnote-115)，出家壞諸歸處。

（97）在家增長身，出家則離身。

（98）在家入深榛[[116]](#footnote-116)，出家出深榛。[[117]](#footnote-117)

三、仰慕出家、具諸功德

復次，**又於出家者，心應深貪慕**[[118]](#footnote-118)**。**

是在家菩薩，如是思惟出家功德，於出家者，心應貪慕：

「我何時當得出家，得有如是功德！我何時當得出家，次第具行沙門法，則說戒、布薩[[119]](#footnote-119)、安居、自恣[[120]](#footnote-120)、次第而坐！

我何時當得聖人所**著**[[121]](#footnote-121)「戒、定、慧、解脫、解脫知見」熏修法**衣**！

何時當得持聖人相！

何時當得閑林靜住！

何時當得持鉢乞食，得與不得，若多若少，若美若惡，若冷若熱，次第而受。趣[[122]](#footnote-122)以支[[123]](#footnote-123)身，如塗瘡[[124]](#footnote-124)、膏[[125]](#footnote-125)車！[[126]](#footnote-126)

何時當得於世八法[[127]](#footnote-127)心無憂喜！

何時當得關閉六情，如縶[[128]](#footnote-128)狗、鹿、魚、蛇、猴、鳥！狗樂聚落，鹿樂山[[129]](#footnote-129)澤[[130]](#footnote-130)，魚樂池沼，蛇好穴處，猴樂深林，鳥依虛空。眼、耳、鼻、舌、身、意，常樂色、聲、香、味、觸、法，非是凡夫淺智弱志所能降伏，唯有智慧堅心、正念，乃能摧伏六情寇賊，不令為患，自在無畏。[[131]](#footnote-131)

何時當得樂欲坐禪，誦讀經法，樂斷煩惱，樂修善法，樂著弊衣，趣足[[132]](#footnote-132)障體[[133]](#footnote-133)，念昔在俗多行放逸，今得自利又利他故，當勤精進！

何時當得隨順菩薩所行道法！

何時當得亦為世間作無上福田！

何時當得離恩愛奴！

何時當得脫是家獄！」

（參）入塔禮佛應生三心

如說：**禮敬諸塔寺，因佛生三心。**[[134]](#footnote-134)

是在家菩薩既已慕尚[[135]](#footnote-135)出家，若入塔寺，敬禮佛時，應生三心，何等為三？

（1）我當何時得於天、龍、夜叉、乾闥婆、阿修羅、迦樓羅[[136]](#footnote-136)、摩睺羅伽、人、非人中受諸供養！

（2）何時當得神力，舍利流布世間，利益眾生！[[137]](#footnote-137)

（3）我今深心行大精進，當得阿耨多羅三藐三菩提，我作佛已，入無餘涅槃！

（肆）拜見比丘時，應行三事

復次，**詣**[[138]](#footnote-138)**諸比丘時，隨所行奉事，**（63a）**默然順所誨，濟乏**[[139]](#footnote-139)**無所惜。**[[140]](#footnote-140)

一、釋「隨所行奉事」

是在家菩薩敬禮塔已，求造[[141]](#footnote-141)諸比丘──

說法者、所持律者、讀修多羅者、讀摩多羅迦[[142]](#footnote-142)者、讀菩薩藏者、作阿練若者、著納衣[[143]](#footnote-143)者、乞食者、一食者、常坐者、過中不飲漿者、但三衣者、著褐衣[[144]](#footnote-144)者、隨敷坐者、在樹下者、在塚間者、在空地者、少欲者、知足者、遠離者、坐禪者、勸化者，應各隨諸比丘所行奉事。

（1）若至**讀阿毘曇**者所，隨其所說諸法性相，相應、不相應等，請問所疑，問已習學。

（2）若遇**持律**者，應當請問起罪因緣、罪之輕重、滅罪之法，及阿波[[145]](#footnote-145)陀那[[146]](#footnote-146)事，問已修學行。

（3）若遇**讀修多羅**者，應當請問諸阿含、諸部中義，習學多聞。

（4）若遇**讀摩多羅迦**，應《利眾經》[[147]](#footnote-147)、《憂陀那》[[148]](#footnote-148)、《波羅延》、《法句》[[149]](#footnote-149)者，應當學習如是等經。

（5）若遇**讀菩薩藏**者，應當請問六波羅蜜及方便事，問已修學。

（6）若遇阿練若，應學其遠離法。

（7）若遇坐禪者，應學其坐禪法。

（8）餘諸比丘，亦應如是隨其所行，請問修[[150]](#footnote-150)學，無所違逆。

二、釋「默然順所誨」

攝護口者，詣諸比丘，應善攝口[[151]](#footnote-151)，安詳[[152]](#footnote-152)**默然**，觀時、觀土，隨事思惟，心不錯亂，少於語言。

三、釋「濟乏無所惜」

又於說法者所，諸比丘等，隨所乏少──若衣、若鉢、若尼師壇[[153]](#footnote-153)資生之物，隨力而施，**無所**匱[[154]](#footnote-154)**惜**。

所以者何？菩薩尚應施諸惡人，何況比丘有功德者！乃至身肉，猶當不惜，況復外物助道因緣！

（伍）籌量己力護凡夫心

復次，**若行布施時，莫生他煩惱。**

行布施時，若與一人，一人不得，便生恚惱，應善籌量而行布施，勿使他人生於恚惱。（63b）何以故？

**將護**[[155]](#footnote-155)**凡夫心，應勝阿羅漢。**[[156]](#footnote-156)

是在家菩薩，施諸比丘衣服、飲食、醫藥、臥具，供養迎送，敬禮親近。

將護凡夫心，應勝將護阿羅漢。何以故？諸阿羅漢於「利、衰、毀、譽、稱、譏、苦、樂」，心無有異；凡夫有愛恚慳嫉故，能起罪業，以是罪業，墮在地獄、畜生、餓鬼。是故應深**將護凡夫**。

菩薩事者，皆為利益一切眾生布施，非為自樂，不為自得後世果報，非如市易[[157]](#footnote-157)。

（陸）先財施，後法施

復次，**因以財施故，可以法施攝，隨所欲利益，教發無上心。**[[158]](#footnote-158)

是在家菩薩為自利故隨所利益比丘──若以衣施，若以鉢施，如是等種種餘財物施。

如是比丘，未入法位，未得道果，應勸令發阿耨多羅三藐三菩提願。何以故？因財施攝故，得以法施攝。或於所施檀越，有愛敬心，信受其語。

（柒）捨命護法，醫治病僧

復次，**為欲護持法，捨命而不惜，療治病比丘，乃至以身施。**[[159]](#footnote-159)

一、初釋捨命護法

是在家菩薩，**為欲護持法**故，乃至自**捨**身**命**，勤行精進，摧破六十二[[160]](#footnote-160)種外道，及諸魔民、憎嫉佛法者；佛弟子中或有邪行、詭[[161]](#footnote-161)異[[162]](#footnote-162)佛法，如是之人，如法摧破，名為**護持法**。

又應於諸多聞說法者，加信敬心，四事供養，亦名**護持法**。

若自讀誦、解說、書寫（1）修多羅、（2）毘尼、（3）阿毘曇、（4）摩多羅迦、（5）菩薩藏者，亦教他人讀誦解說書寫，以是因緣，法得久住，利益一切。在家、出家，稱揚歎說，法久住利。若法疾滅（63c），說有過惡。

又念如來久遠已來行菩薩道、行諸難行，乃得是法；以是因緣，於諸在家、出家，勤心精進示教利喜[[163]](#footnote-163)，若令得道、若令入阿惟越致，略說護法因緣，令得一切安樂之具，亦復自能如說修行，皆名**護持法**。

二、次釋醫治病僧

復次，是在家菩薩法，若有病比丘應須療治，是菩薩乃至捨身為治其病而不愛惜，是最為要。出家之人應於在家求此要事，所謂身自瞻視[[164]](#footnote-164)疾病、供給醫藥。

（捌）清淨布施，但為眾生求無上菩提

復次，**決定心布施，施已而無悔。**[[165]](#footnote-165)

是菩薩若為護持正法，若為瞻視病人，應時[[166]](#footnote-166)供施，心**無**有**悔**，是名清淨施；若不求果報，不分別是應受、是不應受，但以憐愍利益心與，是名清淨施。

如說：**若人悲心施，是名清淨施，不言是福田，不言非福田。**

**若人行布施，無所為故與，若人為果報，是名為出息**[[167]](#footnote-167)**。**

**是故說施已，心無有悔恨，乃至微小福，皆向無上道。**

以是布施因緣所得福德，皆應迴向阿耨多羅三藐三菩提，不求今世後世利樂及小乘果；但為眾生求阿耨多羅三藐三菩提。

參、結說

如我先說「在家菩薩餘行當說」[[168]](#footnote-168)者今已說竟，皆於大乘經中處處抄集，隨順經法。菩薩住是行中，疾得阿耨多羅三藐三菩提。

第二地中多說出家菩薩所行，在家、出家菩薩共行，今當復說。[[169]](#footnote-169)

1. 生＝以【明】。（大正26，59d，n.7） [↑](#footnote-ref-1)
2. （1）《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，475c12-13）：

長者！在家菩薩於諸財物，不生我所想、攝護想，不繫於彼，不想不愛，不生結使。

（2）《郁迦羅越問菩薩行經》卷1〈5施品〉（大正12，26b21-23）：

如是，長者！居家菩薩不著諸所有，亦無所受、亦無所貪，亦不染愛欲，亦不起、亦不令無所起。 [↑](#footnote-ref-2)
3. 處家：1.居家，在家裡。2.持家。（《漢語大詞典》（八），p.839） [↑](#footnote-ref-3)
4. 喻：1.曉諭，告知，開導。（《漢語大詞典》（三），p.433） [↑](#footnote-ref-4)
5. 求索：2.索取，乞求。（《漢語大詞典》（五），p.900） [↑](#footnote-ref-5)
6. （1）《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，475c13-18）：

復次，長者！在家菩薩若有乞者來至其所，有所求索，隨所施財應至心念：「**我所施財及不施財，俱當散滅。不滿所願，必當歸死。我不捨財，財當捨我，我今當捨令作堅財，然後乃死，捨此財已，死時無恨，歡喜無悔。」**

（2）《郁迦羅越問菩薩行經》卷1〈5施品〉（大正12，26b23-27）：

居家菩薩若見乞匂者來，所施乞者當云何？心當作是念言：「我持是物布施，會當得律行、除婬妷、生死憂、入正；我所持物布施，死時為善死；我用諸所布施故，臨壽終時歡喜，無悔恨心。」 [↑](#footnote-ref-6)
7. 《雜寶藏經》卷8（大正4，489a26-27）：

常修慈心，懃行正法，若能爾者，死時不悔，**心不悔故，得生善處**。 [↑](#footnote-ref-7)
8. 辭謝：1.推辭謝絕。（《漢語大詞典》（十一），p.507） [↑](#footnote-ref-8)
9. （1）《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，475c18-23）：

若不能施，應以四事白於乞者：「**今我力劣善根未熟，於大乘中，我是初行，其心未堪自在行施**，我是著相、住我我所。善大丈夫！今向汝悔，勿生嫌恨，我當如是勤行精進，滿足一切眾生所願。」長者！在家菩薩應當如是白於乞者。

（2）《郁迦羅越問菩薩行經》卷1〈5施品〉（大正12，26b27-c3）：

若復心念不能作惠施，見乞者當起四念。何等四？一者、意為羸劣其功德少；二者、是我之罪，於是大乘心不得自在興立布施；三者、適發意行所見用任我故，當忍辱施與於人；四者、願令我所作具足是願及一切人。當曉喻乞者。 [↑](#footnote-ref-9)
10. 《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，477a15-16）：

在家菩薩如是善知沙門之行，若有沙門鬪訟諍競而和合之。 [↑](#footnote-ref-10)
11. 諍競：競爭，爭論。諍，通“爭”。（《漢語大詞典》（十一），p.199） [↑](#footnote-ref-11)
12. 乖散：背離，離散。（《漢語大詞典》（一），p.662） [↑](#footnote-ref-12)
13. 橫：1.橫暴。6.硬，強。（《漢語大詞典》（四），p.1238） [↑](#footnote-ref-13)
14. 下意：1.謂屈意，虛心和順。（《漢語大詞典》（一），p.327） [↑](#footnote-ref-14)
15. 然：1.“燃”的古字。燃燒。（《漢語大詞典》（七），p.169） [↑](#footnote-ref-15)
16. （1）《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，476a3-5）：

復次，長者！在家菩薩受持八戒、修沙門行，應當親近淨戒德行沙門、婆羅門，依止給使，不見其過。

（2）《郁迦羅越問菩薩行經》卷1〈5施品〉（大正12，26c14-17）：

長者！居家菩薩當行八關齋。持是齋戒功德，梵行清淨沙門，行菩薩善本。與諸戒具道沙門、梵志相隨，恭敬奉事，不得見惡索其長短。 [↑](#footnote-ref-16)
17. 《雜阿含經》卷40（1117經）（大正2，295c11-19）：

世尊告諸比丘：「於月八日，四大天王勅遣大臣，案行世間：『為何等人供養父母、沙門、婆羅門，宗親尊重，作諸福德，見今世惡，畏後世罪，行施作福，受持齋戒，於月**八日、十四日、十五日，及神變月**，受戒布薩？』至十四日，遣太子下，觀察世間：『為何等人供養父母，乃至受戒布薩？』至十五日，四大天王自下世間，觀察眾生：『為何等人供養父母，乃至受戒布薩？』」 [↑](#footnote-ref-17)
18. 參見〔唐〕法藏撰，《菩薩戒本疏》卷2（大正40，680c12-14）：

《十住論》云：「於三氣日，鬼神得勢，故遮三氣。」

持齋法，謂冬至後四十五日為三氣也。 [↑](#footnote-ref-18)
19. （1）侵剋：明 唐順之 《牌》：“若有州縣官忍心害理，逆天妒民，那移別用，侵剋入己，豈惟憲典所不容，抑亦鬼神所不恕。” 2.侵吞克扣。（《漢語大詞典》（一），p.1426）

（2）侵克：侵害打擊。（《漢語大詞典》（一），p.1426） [↑](#footnote-ref-19)
20. 縱暴：肆意暴虐。（《漢語大詞典》（九），p.1005） [↑](#footnote-ref-20)
21. 《大智度論》卷13〈1序品〉（大正25，160a4-10）：

問曰：何以故六齋日受八戒、修福德？

答曰：是日惡鬼逐人，欲奪人命，疾病、凶衰，令人不吉。是故劫初聖人教人持齋，修善、作福，以避凶衰。是時齋法不受八戒，直以一日不食為齋。後佛出世，教語之言：「汝當一日一夜，如諸佛持八戒，過中不食，是功德將人至涅槃。」 [↑](#footnote-ref-21)
22. 杖＝仗【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，60d，n.1） [↑](#footnote-ref-22)
23. 杖＝仗【明】。（大正26，60d，n.2） [↑](#footnote-ref-23)
24. 自活：自求生存。（《漢語大詞典》（八），p.1322） [↑](#footnote-ref-24)
25. （1）泆＝佚【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，60d，n.3）

（2）婬泆：2.淫蕩，淫亂。（《漢語大詞典》（四），p.373） [↑](#footnote-ref-25)
26. 榻（ㄊㄚˋ）：1.狹長而矮的坐臥用具。2.几案。（《漢語大詞典》（四），p.1212） [↑](#footnote-ref-26)
27. 蓐（ㄖㄨˋ）：2.草席、草墊子。（《漢語大詞典》（九），p.501） [↑](#footnote-ref-27)
28. 淫＝婬【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，60d，n.4） [↑](#footnote-ref-28)
29. 遠（ㄩㄢˋ）：1.離開，避開。（《漢語大詞典》（十），p.1120） [↑](#footnote-ref-29)
30. （1）《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，476a5-13）：

**若見沙門越於戒行，不應不敬**。……如世尊說：「**不輕未學，非是彼過，是結使咎**，以結使故現造是惡。」

（2）參見《郁迦羅越問菩薩行經》卷1〈5施品〉（大正12，26c16-27）。 [↑](#footnote-ref-30)
31. 咄：1.嘆詞，表示嗟嘆。（《漢語大詞典》（三），p.313） [↑](#footnote-ref-31)
32. 頑鈍：2.愚昧遲鈍。（《漢語大詞典》（十二），p.255） [↑](#footnote-ref-32)
33. 好醜：好壞。（《漢語大詞典》（四），p.292） [↑](#footnote-ref-33)
34. 鼈＝龜【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，60d，n.5） [↑](#footnote-ref-34)
35. 凡庶：平民，平常人。（《漢語大詞典》（二），p.287） [↑](#footnote-ref-35)
36. （1）陵＝凌【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，60d，n.6）

（2）陵：9.侵犯，欺侮。（《漢語大詞典》（十一），p.998）

（3）凌：2.侵犯，欺壓。（《漢語大詞典》（二），p.414） [↑](#footnote-ref-36)
37. 開通：1.打通，疏通。6.開導，使不閉塞。8.不守舊，不拘謹固執。（《漢語大詞典》（十二），p.54） [↑](#footnote-ref-37)
38. （1）《十住毘婆沙論》卷7〈13分別法施品〉（大正26，53c11-12）：

《決定王經》中，讚說法功德，及說法儀式，應常修習行。

（2）參見印順法師，《初期大乘佛教之起源與開展》，p.30：

龍樹論引用的大乘經，有的舉出了經名，也說到了內容，但還沒有查出，與漢譯的那部經相同，或是沒有傳譯過來，如《決定王大乘經》：「稱讚法師功德，及說法儀式」；為阿難說多種四法。又「決定王經中，佛為阿難說阿練若比丘，應住四四法」。 [↑](#footnote-ref-38)
39. 生=【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，60d，n.7） [↑](#footnote-ref-39)
40. 印順法師，《中觀今論》，pp.147-148：

**性、相**二名，在佛法中是可以互用的。性可以名為相，相也可以名為性。如《大智度論》卷三一說**性有二種：總性、別性；又說相有二種：總相、別相**。雖說性說相，而內容是同一的。如《解深密經》說遍計所執相，依他起相，圓成實相；而餘處則稱為遍計所執性，依他起性，圓成實性。故性相不妨互用，如《大智度論》卷三一說：「性相有何等異？答曰：『有人言：其實無異，名有差別。』」

但若性、相合說在一起，則應該有他的不同含義，所以又「有人言：『性、相小有差別，**性言其體，相言可識**。』」**性**指**諸法體性**，**相**指**諸法樣相**。

又依論說：**體性**是**內在**的，**相貌**是**外現**的；

又**性**是**久遠的、末後的**；**相**是**新近的、初起的**。 [↑](#footnote-ref-40)
41. （1）參見《摩訶般若波羅蜜經》卷1〈1序品〉（大正8，218c24-219a1）：

罪、不罪不可得故，應具足尸羅波羅蜜。

（2）《大智度論》〈1序品〉（大正25，163c1-4）：

問曰：若捨惡行善，是為持戒，云何言「**罪、不罪不可得**」？

答曰：非謂邪見、麁心言不可得也；若深入諸法相，行空三昧，慧眼觀故，罪不可得；罪無故，不罪亦不可得。

（3）《大智度論》卷14〈1序品〉（大正25，164a23-27）：

若人不樂罪、貪著無罪，是人見破戒罪人則輕慢，見持戒善人則愛敬；如是持戒，則是起罪因緣。以是故言：「**於罪、不罪不可得故**，應具足尸羅波羅蜜。」

（4）《大智度論》卷18〈1序品〉（大正25，196c3-10）：

或有持戒，不惱眾生，心無有悔；若取相生著，則起諍競。是人雖先不瞋眾生，於法有憎愛心故而瞋眾生。是故若欲不惱眾生，當行諸法平等；若分別**是罪是無罪**，則非行尸羅波羅蜜。何以故？憎罪、愛不罪，心則自高，還墮惱眾生道中。是故菩薩觀罪者、不罪者，心無憎、愛。如是觀者，是為但行尸羅波羅蜜得般若波羅蜜。 [↑](#footnote-ref-41)
42. 印順法師，《寶積經講記》，pp.93-95：

真實正觀者，不觀**我、人、眾生、壽命**，是名中道真實正觀。……

（1）**我**，是主宰義，就是自主的支配一切。人人願意自由作主，支配其他，直覺得有自主而能支配的自體。我是印度學術中重要術語之一，最為常用。

（2）**人**（這裡不是約人類的人說），是思惟義，有意識活動，覺得有思惟的主體。

（3）**眾生**，意義為不斷受生死，覺得有歷受生死的主體。

（4）**壽命**或作**壽者**，一期的生存為壽命，從而覺得有無限的生命自體。……

佛陀開示的「真實正觀」，要以種種觀門，來思擇這我、人、眾生、壽命了不可得，也就是「無我相、無人相、無眾生相、無壽者相」。求我、人、眾生、壽命的自性不可得，叫「不觀我、人、眾生、壽命」，……這樣的我不可得──我空，「是名中道真實正觀」。 [↑](#footnote-ref-42)
43. 案：「身見」即「**薩迦耶見**」（satkāya-dṛṣṭi），或稱為「有身見」。 [↑](#footnote-ref-43)
44. 開遮：即開與遮。**開，許可之意**；遮，禁止之意。又作開制、遮開。為戒律用語。即於戒律中，時或開許，時或遮止。（《佛光大辭典》（六），p.5313.2） [↑](#footnote-ref-44)
45. 受＝【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，60d，n.8） [↑](#footnote-ref-45)
46. （1）訶梨跋摩造，〔姚秦〕鳩摩羅什譯，《成實論》卷10〈131邊見品〉（大正32，317a20-25）：

《經》中說：有見名常，無見名斷。又，**身即是神，名為斷見；身異神異，是名常見**。又，死後不作，名曰斷見；死後還作，名為常見。死後亦作亦不作，是中，所有作者名常；所不作者名斷。非作非不作，亦如是。

（2）印順法師，《如來藏之研究》，pp.42-43：

依釋尊的正觀，**種種的「我」說，不外乎「命異身異」，「命即是身」的二根本見**。身（kāya）是身心和合的自身，命（jīva）是「我」的別名。

「命異身異」，以為我與身心不同，我是身心以外的另一實體。身體死了，身外的我還是存在的，流轉於生死中，這是**常見**。「命即是身」，以為我不離身心，身死而我也就沒有了，這是近於唯物論的，是**斷見**。

（3）案：《十住毘婆沙論》說「身即是神，即墮常見；身異於神，即墮斷見」，與《成實論》所說正好相反。 [↑](#footnote-ref-46)
47. （1）參見《長阿含經》卷14（21經）《梵動經》（大正1，88b12-94a13），《佛說梵網六十二見經》（大正1，266a4-270c22）。

（2）印順法師，《攝大乘論講記》，pp.250-251：

**六十二見**，以五蘊三世來分別：如說色是我，我有色，色屬我，我在色中；第一句是我見，後三句是我所見。色蘊有這四句，受想行識四蘊也各有四句，總成二十句。再約三世相乘，過去二十句，現在二十句，未來二十句，成六十句；加上根本的身異命異（常見）、身一命一（斷見）的二種，合成六十二見。

（3）［隋］吉藏《中觀論疏》卷10〈25涅槃品〉（大正42，160a1-4）：

開**六十二**者，一陰四句，五陰二十──常無常二十，邊無邊、如去不如去亦二十──故成六十；一、異為本，成六十二。 [↑](#footnote-ref-47)
48. 已＝以【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，61d，n.1） [↑](#footnote-ref-48)
49. 降心：平抑心氣。（《漢語大詞典》（十一），p.964） [↑](#footnote-ref-49)
50. 《十住毘婆沙論》卷2〈4淨地品〉（大正26，29c26-30a1）：

問曰：必定菩薩有破戒耶？

答曰：不斷煩惱，是事可畏，未久入必定，菩薩或有破戒，如大勝佛法中說：「難陀故破戒。」我說此事猶以為畏，但以經有此說，信佛語故，心則信受。 [↑](#footnote-ref-50)
51. 矛＝牟【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，61d，n.2） [↑](#footnote-ref-51)
52. 賢劫：梵語bhadrakalpa。音譯颰陀劫、陂陀劫、波陀劫。指三劫之現在住劫。賢，梵語bhadra（跋陀），又譯作善；劫，梵語kalpa（劫波）之略稱，又譯作時分。即千佛賢聖出世之時分。全稱現在賢劫。謂現在之二十增減住劫中，有千佛賢聖出世化導，故稱為賢劫，又稱善劫、現劫。與「過去莊嚴劫」、「未來星宿劫」合稱三劫。（《佛光大辭典》（七），p.6174.3） [↑](#footnote-ref-52)
53. 劬＝拘【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，61d，n.3） [↑](#footnote-ref-53)
54. （1）案：「劬樓孫佛」即「拘樓孫佛」，或譯「**拘留孫佛**」，過去七佛中之第四佛。

（2）過去七佛：指出現於過去世之七佛，即：1.毘婆尸佛（Vipāsyin），2.尸棄佛（Śikhin），3.毘舍浮佛（Viśvabhū），4.**拘留孫佛（Krakucchanda）**，5.拘那含牟尼佛（Kanakamuni），6.迦葉佛（Kāyśāpa），7.釋迦牟尼佛（Śakyamuni）。（《佛光大辭典》（六），p.5681.1） [↑](#footnote-ref-54)
55. （1）豫＝預【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，61d，n.4）

（2）豫：15.通“與”。關涉，牽涉。（《漢語大詞典》（十），p.38） [↑](#footnote-ref-55)
56. （1）《雜阿含經》卷35（990經）（大正2，258a1-3）：

阿難！莫籌量人人而取人，善籌量人人而病人，籌量人人自招其患。唯有如來能知人耳！

（2）《別譯雜阿含經》卷1（2經）（大正2，374a26-b2）：

佛復告言：「汝等今者勿於彼所，生下劣想。何以故？彼比丘者，所作已辦，獲阿羅漢，捨於重擔，盡諸有結，得正解脫。**而今汝等，不應於彼生輕賤想。汝等若當知見如我，然後乃可籌量於彼。若妄稱量，則為自損。**」

（3）《增支部經典》卷11（CBETA, N25, no. 7, p. 33a1-3 // PTS. A. 5. 140）：

於補特伽羅勿籌量，於補特伽羅勿計量。阿難！於補特伽羅計量之人則衰亡。阿難！我或等於我者當能於補特伽羅計量。 [↑](#footnote-ref-56)
57. 案：「空」、「滿」喻「功德」之有無，「瓶蓋」喻「威儀」。 [↑](#footnote-ref-57)
58. 案：四種人，一、「有瓶蓋亦空」：有威儀、無功德；二、「無蓋亦復空」：無威儀、無功德；三、「有瓶蓋亦滿」：有威儀、有功德；四、「無蓋亦復滿」：無威儀、有功德。 [↑](#footnote-ref-58)
59. 寧（ㄋㄧㄥˋ）：3.豈，難道。（《漢語大詞典》（三），p.1599） [↑](#footnote-ref-59)
60. 威儀＝威德【宋】【元】【明】，＝德慧【宮】。（大正26，61d，n.5） [↑](#footnote-ref-60)
61. 《諸法無行經》卷上（大正15，753a25-b7）：

後時**有威儀比丘**，見**淨威儀法師**還入他家，見其弟子毀失常儀，復生不淨，惡心作是念：「是比丘破戒毀戒，何有菩提？」便語眾人：「是比丘雜行，去佛道甚遠。」

**有威儀比丘**起是業已，後時命終，是業果報故，墮阿鼻大地獄，九百千億劫，受諸苦惱，從地獄出，六十三萬世常被誹謗，其罪漸薄。後作比丘，三十二萬世出家之後，是業因緣，反道入俗，又餘罪業因緣故，於淨明佛所出家，入道殷勤精進，如救頭然，千萬億歲中，乃至不得柔順法忍，無量千萬世，諸根闇鈍。 [↑](#footnote-ref-61)
62. 披＝被【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，61d，n.7） [↑](#footnote-ref-62)
63. 《大智度論》卷36〈3習相應品〉（大正25，326b15-17）：

**聖有三種下、中、上，佛為其主**。如星宿月中，日為其最，光明大故。**佛得一切智慧故名為聖主**。 [↑](#footnote-ref-63)
64. （1）《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，476a5-12）：

若見沙門越於戒行，不應不敬。又佛如來是應供、正遍覺，戒行所勳，定、慧、解脫、解脫知見所勳。**袈裟無有滓濁，一切結染皆悉捨離。**仙聖之幢倍生恭敬，於彼比丘生大悲心，彼不應為如此惡行。諸佛世尊名寂、調伏、一切悉知，聖幢相服，不寂不調、不伏不知，作此非法。

（2）《郁迦羅越問菩薩行經》卷1〈5施品〉（大正12，26c14-25）：

長者！居家菩薩當行八關齋。持是齋戒功德，梵行清淨沙門，行菩薩善本。與諸戒具道沙門、梵志相隨，恭敬奉事，不得見惡索其長短。**若見犯戒比丘，當敬事袈裟：「此為是世尊、如來、無所著、等正覺袈裟，戒、三昧、智慧、解脫、見慧當為袈裟。」**作禮其袈裟已，離一切淫塵，是為諸賢聖神通之法。念是以後，益恭敬此比丘，當於是比丘起大哀：「是惡行，犯是戒行非善戒。是佛法寂定、調柔，有智入如來法門作沙門，不寂定、無調柔非賢者行，為常勤苦。」 [↑](#footnote-ref-64)
65. （1）《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，476a12-13）：

如世尊說：「**不輕未學，非是彼過，是結使咎，以結使故，現造是惡**。」

（2）《郁迦羅越問菩薩行經》卷1〈5施品〉（大正12，26c25-27）：

如來言：「無戒、不學者，不當輕易。所以者何？**非是其人過也，是淫塵之咎**，用愛欲見不善本態。」 [↑](#footnote-ref-65)
66. 開：2.赦免，開脫。（《漢語大詞典》（十二），p.36） [↑](#footnote-ref-66)
67. （1）印順法師，《如來藏之研究》，p.32：

法住，梵語dharmasthititā，巴利語作dhammaṭṭhitatā。梵語的dharma-niyāmatā，巴利語作dhamma-niyāmatā，玄奘是譯作「法定」的，近人或譯為「法決定性」，「法確立性」。在鳩摩羅什的譯典中，有「法位」一詞。入「正性離生」（samyaktva-niyāma），或作「正性決定」。入正性決定，或譯作入正決定，羅什是譯作「入正位」的。niyāma──尼夜摩，羅什譯作「位」，所以「法位」是dharma-niyāmatā的別譯。

（2）印順法師，《初期大乘佛教之起源與開展》，p.651：

「入正位」，是「入正性離生」的舊譯。「入正位」，聲聞行者就得「須陀洹」（初果），最多不過七番生死，一定要入無餘涅槃。

（3）印順法師，《性空學探源》，p.220：

「決定」，就是正性離生（正性離生，古譯即為**正性決定**）。這，有部說是在**見道**……但大眾分別說系乃至現在錫蘭的銅鍱學者，都不說它是見道的境界，而移置在前面……似於四加行中的**頂**位。

（4）案：「入法位」，如依說一切有部所說，聲聞法之「入法位」在「見道位」；如依《大智度論》所說，大乘法之「入法位」是七地菩薩的「無生法忍」。不過「菩薩位」有多種異說，參見《大智度論》卷27〈1序品〉（大正25，262a18-b17）。 [↑](#footnote-ref-67)
68. （1）《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，476a13-16）：

此佛法中有於出法，是人能出則有是處。若解是結，修行正觀得至初果，定趣無上正真之道。何以故？**智能害結**。

（2）《郁迦羅越問菩薩行經》卷1〈5施品〉（大正12，26c27-29）：

佛法有哀護，若能覺了是淫塵念空，便可得第一道意，可得作平等忍。所以者何？**智慧能壞愛欲**。 [↑](#footnote-ref-68)
69. 稱量：衡量，估計。（《漢語大詞典》（八），p.116） [↑](#footnote-ref-69)
70. 參見《佛說首楞嚴三昧經》卷2（大正15，638c29-639a7），《大莊嚴論經》卷8（大正4，302c24-303a6）。 [↑](#footnote-ref-70)
71. （1）《大寶積經》〈19郁伽長者會〉（大正11，476a16-17）：

世尊又說：「人則不應妄輕量人，則為自傷。」如來所知非我所知，是故不應瞋嫌害彼。

（2）《郁迦羅越問菩薩行經》卷1〈5施品〉（大正12，26c29-27a3）：

世尊言：「人不可輕妄，平相不可限。」所以者何？欲平相人則為平相如來，如來所知非我所究，如是，於彼不當作惡心取其長短也。 [↑](#footnote-ref-71)
72. （1）《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，476a18-21）：

復次長者！在家菩薩若入僧坊，在門而住，五體敬禮然後乃入。當如是觀：「此處即是空行之處、無相行處、無作行處、慈悲喜捨四梵行處。是正行正住所安之處。」

（2）《郁迦羅越問菩薩行經》卷1〈6禮塔品〉（大正12，27a5-8）：

復次，長者！居家菩薩入佛寺精舍，當住門外至心作禮，然後當入精舍。當作是念言：「是為空寺，無境界、無有想、有願，為慈悲喜護居寺、為得平等所居。」 [↑](#footnote-ref-72)
73. 五體投地：雙肘、雙膝及頭一起著地。原為古代印度表示虔敬的行禮方式，佛教沿用。（《漢語大詞典》（一），p.342） [↑](#footnote-ref-73)
74. 視瞻：1.觀看瞻望。2.形容顧盼的神態。（《漢語大詞典》（十），p.336） [↑](#footnote-ref-74)
75. 攝：2.執持。（《漢語大詞典》（六），p.970） [↑](#footnote-ref-75)
76. 寤寐：1.醒與睡。（《漢語大詞典》（三），p.1604） [↑](#footnote-ref-76)
77. 飲＝飯【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，61d，n.9） [↑](#footnote-ref-77)
78. 進止：2.舉止，行動。（《漢語大詞典》（十），p.980） [↑](#footnote-ref-78)
79. 《雜阿含經》卷19（535經）（大正2，139a20-23）：

有一乘道，淨眾生，離憂、悲、惱、苦，得真如法，所謂四念處。何等為四？身身觀念處，受、心、法法觀念處。 [↑](#footnote-ref-79)
80. 恭肅：恭敬嚴肅。（《漢語大詞典》（七），p.509） [↑](#footnote-ref-80)
81. （1）問訊：1.互相通問請教。3.問候，慰問。4.僧尼等向人合掌致敬。（《漢語大詞典》（十二），p.32）

（2）問訊：梵語pratisaṃmodana。敬禮法之一。即向師長、尊上合掌曲躬而請問其起起居安否。（《佛光大辭典》（五），p.4412.1） [↑](#footnote-ref-81)
82. （1）祠＝祀【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，61d，n.10）

（2）祠：4.祠堂，廟。（《漢語大詞典》（七），p.904） [↑](#footnote-ref-82)
83. （1）《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，476c21-24）：

如是長者！在家菩薩漸次思念：「我恒河沙等設於大祀，為諸眾生一日悉施，善調法中生出家心，是則堅實施已畢足，我今應當堅修戒聞。」

（2）《郁迦羅越問菩薩行經》卷1〈6禮塔品〉（大正12，27a8-16）：

自念言：「我何時當得如是居寺出塵垢之居？在是居得十五日會說戒，當新當念起沙門意。無有菩薩在居家得最正覺者，皆出家入山、閑居巖處得佛道。所以者何？居家為垢居，出家者智者所稱譽及恒邊沙等諸佛。**我當一日為祠祀、布施一切所有，起意出家學道爾已，乃令我意歡喜耳。**所以者何？無信人、無反復人，盜賊、屠魁、羅邪、吏民亦布施，薄不足言。」 [↑](#footnote-ref-83)
84. 參見《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，476a24-c21）。 [↑](#footnote-ref-84)
85. 潰＝憒【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，61d，n.12） [↑](#footnote-ref-85)
86. 鞭杖：古代刑罰之一。以鞭、杖責罰人。（《漢語大詞典》（十二），p.203） [↑](#footnote-ref-86)
87. 刀矟（ㄕㄨㄛˋ）：刀和長矛，泛指兵器。（《漢語大詞典》（二），p.551） [↑](#footnote-ref-87)
88. （1）戲調：2.調戲。謂以輕佻言行狎弄人。

（2）案：「戲調」，或作「調戲」、「掉戲」、「掉舉」。

（3）《長阿含經》卷8（9經）《眾集經》（大正1，51b9-10）：

復有五法，謂五蓋：貪欲蓋、瞋恚蓋、睡眠蓋、**掉戲蓋**、疑蓋。

（4）《佛藏經》卷1〈5淨戒品〉（大正15，789b18-19）：

多懷貪欲、睡眠、**戲調**※、疑悔、瞋恨。

※戲調＝調戲【宋】【元】【明】【宮】。（大正15，789d，n.5-1）

（5）《阿毘達磨集異門足論》卷12〈6五法品〉（大正26，416a29-b1）：

五蓋者，一、貪欲蓋，二、瞋恚蓋，三、惛沈睡眠蓋，四、**掉舉惡作蓋**，五、疑蓋。 [↑](#footnote-ref-88)
89. 愍：1.憂傷。2.憐憫，哀憐。（《漢語大詞典》（七），p.650） [↑](#footnote-ref-89)
90. 愁悴：亦作「愁瘁」。憂傷憔悴。（《漢語大詞典》（七），p.626） [↑](#footnote-ref-90)
91. （1）《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，476b20-21）：

在家少力，出家大力。

（2）案：少勢力，比喻少力，不易斷除煩惱；多勢力，喻斷煩惱力道強，因具福德智慧故。 [↑](#footnote-ref-91)
92. （1）棘：2.泛指有芒刺的草木。（《漢語大詞典》（四），p.1104）

（2）《十住毘婆沙論》卷7〈16知家過患品〉（大正26，57c17-18）：

家如**棘**叢，受五欲味，惡**刺**傷人。 [↑](#footnote-ref-92)
93. 破：1.破壞，損壞，使碎裂。2.破亡，衰敗，毀滅。（《漢語大詞典》（七），p.1024） [↑](#footnote-ref-93)
94. （1）傲誕：驕傲**放誕**。（《漢語大詞典》（一），p.1559）

（2）放誕：放縱不羈。（《漢語大詞典》（五），p.418） [↑](#footnote-ref-94)
95. 由：21.通“猶”。欲，想要。25.通“ 猷 ”。圖謀，計謀。（《漢語大詞典》（七），p.1297）。 [↑](#footnote-ref-95)
96. 務：2.操勞。3.事業，工作。（《漢語大詞典》（八），p.586） [↑](#footnote-ref-96)
97. 小：21.通「少」。（《漢語大詞典》（二），p.1585） [↑](#footnote-ref-97)
98. 愈：病情痊愈。（《漢語大詞典》（七），p.630） [↑](#footnote-ref-98)
99. 衰耗：亦作「衰秏」。1.衰落困乏。2.衰弱虧損。（《漢語大詞典》（九），p.31） [↑](#footnote-ref-99)
100. 案：指僧團的「六和敬」──1、見和同解，2、戒和同行，3、利和同均，4、身和同住，5、語和無諍，6、意和同悅。 [↑](#footnote-ref-100)
101. 孤窮：1.孤立危急。2.孤苦失意，孤獨窮困。（《漢語大詞典》（四），p.228） [↑](#footnote-ref-101)
102. 《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，476c3-4）：

在家非舍，出家作舍。在家非歸，出家作歸。 [↑](#footnote-ref-102)
103. 會：2.會合，聚會。（《漢語大詞典》（五），p.782） [↑](#footnote-ref-103)
104. 《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，476c11)：

在家易作，出家難作。 [↑](#footnote-ref-104)
105. 案：「流」喻「生死流」。 [↑](#footnote-ref-105)
106. （1）栰：同「筏」，海中的大船。（《漢語大字典》（二），p.1201）

（2）筏（ㄈㄚˊ）：1.水上交通工具。用竹或木編排而成，或用牛羊皮等製囊而成。（《漢語大詞典》（八），p.1150） [↑](#footnote-ref-106)
107. （1）㵱＝漂【宋】【元】【明】。（大正26，62d，n.2）

（2）㵱：水貌。（《漢語大字典》（三），p.1767） [↑](#footnote-ref-107)
108. 《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，476c12-13）：

在家結河，出家越度。 [↑](#footnote-ref-108)
109. 事故：1.事情，問題。（《漢語大詞典》（一），p.549） [↑](#footnote-ref-109)
110. 威重：1.威嚴莊重。（《漢語大詞典》（五），p.220） [↑](#footnote-ref-110)
111. 圍：1.包圍。9.打獵的圍場。（《漢語大詞典》（三），p.650） [↑](#footnote-ref-111)
112. 幢（ㄔㄨㄤˊ）：1.一種旌旗。垂筒形，飾有羽毛、錦繡。古代常在軍事指揮、儀仗行列、舞蹈表演中使用。2.佛教的一種柱狀標幟，飾以雜彩，建於佛前，表示麾導群生、制伏魔眾之意。後用以稱經幢，即寫經於其上的長筒圓形綢繖；亦用以稱石幢，即刻經於其上的石柱形小經塔。（《漢語大詞典》（三），p.761） [↑](#footnote-ref-112)
113. 憧＝幢【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，62d，n.4） [↑](#footnote-ref-113)
114. （則）＋有【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，62d，n.5） [↑](#footnote-ref-114)
115. 參見《十住毘婆沙論》卷2〈4淨地品〉（大正26，29a29-b2）：

著，名心歸趣；**三有**是眾生所歸。

有人言：「五欲諸邪見是所歸趣。何以故？眾生心常繫著故。」 [↑](#footnote-ref-115)
116. 榛（ㄓㄣ）：4.草木叢生貌。亦以形容荒廢，衰敗。（《漢語大詞典》（四），p.1201） [↑](#footnote-ref-116)
117. 《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，476c21）：

在家稠林，出家離林。 [↑](#footnote-ref-117)
118. 貪慕：嚮往羨慕。（《漢語大詞典》（十），p.109） [↑](#footnote-ref-118)
119. （1）印順法師，《華雨集》（第二冊），pp.179-180：

**布薩**，玄奘義譯為「**長養**」，義淨義譯為「**長養淨**」。《薩婆多部律攝》，解釋為：「長養善法，持自心故」；「增長善法，淨除不善」，與《毘尼母經》的「斷，名布薩」，「清淨，名布薩」，大意相同。**古人意譯為「齋」，最為適當；「洗心曰齋」，布薩本為淨化自心的宗教生活。**

（2）布薩：梵語poṣadha, upavasatha, upoṣadha, upavāsa, 巴利語uposatha 或 posatha。又作優波婆素陀、優婆娑、布薩陀婆、布灑他、布沙他、鄔波婆沙、逋沙陀、褒灑陀、烏逋沙他。意譯為長淨、長養、增長、善宿、淨住、長住、近住、共主、斷、捨、齋、斷增長，或稱說戒。即**同住之比丘每半月集會一處，或齊集布薩堂**（梵uposathāgāra，即說戒堂）**，請精熟律法之比丘說波羅提木叉戒本，以反省過去半月內之行為是否合乎戒本，若有犯戒者，則於眾前懺悔，使比丘均能長住於淨戒中，長養善法，增長功德。**（《佛光大辭典》（二），p.1910.1-1910.3） [↑](#footnote-ref-119)
120. 自恣：梵語pravāraṇā，巴利語pavāraṇā。音譯鉢利婆剌拏、鉢和羅。意譯滿足、喜悅、隨意事。乃**隨他人之意自己舉發所犯之過錯**。夏安居之竟日，清眾舉示自身於見、聞、疑等三事中所犯之罪，**面對其他比丘懺悔之，懺悔清淨，自生喜悅，稱為自恣**。（《佛光大辭典》（三），p.2529.1） [↑](#footnote-ref-120)
121. （1）著（ㄓㄨㄛˊ）：3.穿，戴。（《漢語大詞典》（九），p.430）

（2）著衣：穿衣。（《漢語大詞典》（九），p.430） [↑](#footnote-ref-121)
122. 趣：7.通「取」。僅僅。（《漢語大詞典》（九），p.1142） [↑](#footnote-ref-122)
123. 支：7.支撐，維持。（《漢語大詞典》（四），p.1373） [↑](#footnote-ref-123)
124. 瘡：1.傷口。（《漢語大詞典》（八），p.348） [↑](#footnote-ref-124)
125. 膏（ㄍㄠˋ）：2.灌注塗抹使之美潤或滑潤。（《漢語大詞典》（六），p.1361） [↑](#footnote-ref-125)
126. 《長阿含經》卷13（20經）《阿摩晝經》（大正1，84c23-27）：

猶如有人以藥塗瘡，趣使瘡差，不求飾好，不以自高。摩納！比丘如是，食足支身，不懷慢恣。又如膏車，欲使通利以用運載，有所至到；比丘如是，食足支身，欲為行道。 [↑](#footnote-ref-126)
127. （1）參見《增壹阿含經》卷39〈43馬血天子問八政品〉（8經）（大正2，764b14-18）：

爾時，世尊告諸比丘：「有**世八法**隨世迴轉。云何為八？一者利，二者衰，三者毀，四者譽，五者稱，六者譏，七者苦，八者樂。是謂比丘有此八法隨世迴轉。諸比丘！當求方便除此八法。

（2）《十住毘婆沙論》卷7〈14歸命相品〉（大正26，55a29-b1）：

**利、譽、稱、樂**不以為喜，**衰、毀、譏、苦**不以為憂。 [↑](#footnote-ref-127)
128. 縶（ㄓˊ）：2.引申為拴縛。（《漢語大詞典》（九），p.977） [↑](#footnote-ref-128)
129. 山＝止【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，62d，n.6） [↑](#footnote-ref-129)
130. 澤（ㄗㄜˊ）：2.稱水草叢雜之地。（《漢語大詞典》（六），p.165） [↑](#footnote-ref-130)
131. （1）《雜阿含經》卷43（1171經）（大正2，313a15-b12）**：**

爾時，世尊告諸比丘：「譬如士夫遊空宅中，得六種眾生。一者得**狗**，即執其狗，繫著一處。次得其**鳥**，次得**毒蛇**，次得**野干**，次得**失收摩羅※**，次得**獼猴**。得斯眾生，悉縛一處。

**其狗者，樂欲入村。其鳥者，常欲飛空。其蛇者，常欲入穴。其野干者，樂向塚間。失收摩羅者，長欲入海。獼猴者，欲入山林。**此六眾生悉繫一處，所樂不同，各各嗜欲到所安處，各各不相樂於他處；而繫縛故，各用其力，向所樂方，而不能脫。

如是六根種種境界，各各自求所樂境界，不樂餘境界。

**眼根**常求可愛之色，不可意色則生其厭。**耳根**常求可意之聲，不可意聲則生其厭。**鼻根**常求可意之香，不可意香則生其厭。**舌根**常求可意之味，不可意味則生其厭。**身根**常求可意之觸，不可意觸則生其厭。**意根**常求可意之法，不可意法則生其厭。此六種根種種行處，種種境界，各各不求異根境界。此六種根其有力者，堪能自在，隨覺境界。如彼士夫繫六眾生於其堅柱，正出用力隨意而去，往反疲極，以繩繫故，終依於柱。

諸比丘！我說此譬，欲為汝等顯示其義。**六眾生者，譬猶六根；堅柱者，譬身念處。若善修習身念處，有念、不念色，見可愛色則不生著，不可愛色則不生厭；耳聲、鼻香、舌味、身觸、意法，於可意法則不求欲，不可意法則不生厭。**是故，比丘！當勤修習，多住身念處。」

※案：「失收摩羅」，南傳作「susumāra, suṃsumāra」，《增壹阿含經》作「鱣魚」。

（2）《增壹阿含經》卷32〈38力品〉（8經）（大正2，723c14-724a2）：

云何六入為惡道？眼觀此色，若好、若醜，見好則喜，見惡不喜；若耳聞聲，若好、若醜，聞好則喜，聞不好則不喜；鼻、口、身、意，亦復如是。猶如有六種之虫，性行各異，所行不同。若有人取繩纏縛之，取**狗、野狐、獼猴、鱣魚、蚖蛇、飛鳥**，皆悉縛之，共繫一處而放之。

爾時，六種之虫各有性行。爾時，**狗意中欲赴趣村中；野狐意中欲趣赴塜間；鱣魚意中欲趣水中；獼猴意中欲向山林之間；毒蛇意中欲入穴中；飛鳥意中欲飛在空。**爾時，六種之虫各各有性行而不共同。

設復有人取此六種之虫，繫著一處，而不得東、西、南、北。是時，六種之虫雖復動轉，亦不離故處。此內六情亦復如是，各各有所主，其事不同，所觀別異，若好、若醜。

爾時，比丘繫此六情而著一處。是故，諸比丘！當念專精，意不錯亂，是時弊魔波旬終不得其便，諸善功德皆悉成就。 [↑](#footnote-ref-131)
132. 足：14.夠得上某種程度和數量。（《漢語大詞典》（十），p.423） [↑](#footnote-ref-132)
133. 案：「障體」指遮蔽身體。 [↑](#footnote-ref-133)
134. （1）《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，476c25-29）：

入僧坊禮如來塔生於三想：（1）我亦當得如是供養，（2）我亦當得慜※一切眾生留於舍利，（3）我如是學，如是行，如是精進，疾得阿耨多羅三藐三菩提，設作一切佛諸事已，如佛如來入於涅槃。

※慜＝愍【宋】【元】【明】【宮】。（大正11，476d，n.15）

（2）《郁迦羅越問菩薩行經》卷1〈6禮塔品〉（大正12，27a16-20）：

我以戒、智慧為上，慈心見、恭敬、不惜身命，用一切故，我亦當奉行如來戒，令究竟得無上正真道最正覺。為一切作佛事、作如來，未般泥洹者令般泥洹。 [↑](#footnote-ref-134)
135. 慕尚：嚮往推崇。（《漢語大詞典》（七），p.673） [↑](#footnote-ref-135)
136. 羅＋（緊那羅）【明】。（大正26，62d，n.7） [↑](#footnote-ref-136)
137. （1）《長阿含經》卷3（2經）《遊行經》（大正1，20a24-b11）：

阿難復重三啟：「佛滅度後，葬法云何？」

佛言：「欲知葬法者，當如轉輪聖王。」……

**訖收舍利，於四衢道起立塔廟，表剎懸繒，使諸行人皆見佛塔，思慕如來法王道化，生獲福利，死得上天。**

（2）印順法師，《初期大乘佛教之起源與開展》，p.79：

舍利是佛的遺體，是佛生身的遺餘。佛依生身而得大覺，並由此而廣化眾生。懷念佛的恩德，**所以為生身舍利造塔，並修種種的供養**。然佛的所以被稱為佛，不是色身，而是法身。由於佛的正覺，體悟正法，所以稱之為佛，這才是真正的佛陀。

佛的**生身**，火化而留下的身分，稱為舍利。

佛的**法身**，證入無餘般涅槃界，而遺留在世間的佛法，不正是**法身的舍利**嗎？ [↑](#footnote-ref-137)
138. 詣：1.晉謁，造訪。2.前往，到。（《漢語大詞典》（十一），p.197） [↑](#footnote-ref-138)
139. 乏＝之【宮】。（大正26，63d，n.1） [↑](#footnote-ref-139)
140. （1）《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，476c29-477a13）：

是入僧坊觀於一切諸比丘德，誰是多聞？誰是說法？誰是持律？誰持阿含？何等比丘持菩薩藏？誰阿練兒？何等比丘少欲乞食、著糞掃衣獨處離欲？誰是修行？誰是坐禪？誰是營事？誰是寺主？悉觀彼行，隨誰人欲不生譏呵。……彼近多聞為修聞故，親說法者修行決定，近持律者調伏結使不墮犯中，親近持於菩薩藏人於學修行六波羅蜜及修方便，近阿練兒修學獨處，親近修行修學端坐。

（2）《郁迦羅越問菩薩行經》卷1〈6禮塔品〉（大正12，27a20-28）：

便當入精舍觀諸比丘僧行：何所比丘為多智者？誰為解法者？誰為持律者？誰為住法者？誰為持菩薩品者？誰為閑居行者？誰為分衛者？誰為服五衲衣者？誰為知止足者？誰為獨行者？誰為坐禪者？誰為大乘者？誰為精進者？誰為典寺者？觀一切比丘僧行已，皆當以等給足施與，不當有異心行，何況近聚落行者──近聚落者亦當問訊，當往至於聚落？」 [↑](#footnote-ref-140)
141. 造：1.到，去。（《漢語大詞典》（十）p.898） [↑](#footnote-ref-141)
142. （1）案：「摩多羅迦」或譯為「摩呾理迦」，或譯作「摩得勒伽」。

（2）印順法師，《說一切有部為主的論書與論師之研究》，pp.27-32：

**摩呾理迦**（mātṛkā，mātikā），或音譯為摩窒里迦，摩呾履迦，**摩得勒迦**，目得迦，摩夷等；**義譯為母，本母，智母，行母等**。此名，從māt（母）而來，**有「根本而從此引生」的意思**。

佛的正法，本是以聖道為中心，悟入緣起、寂滅（或說為四諦）而得解脫的。佛法的中心論題，就是四念處等──聖道的實踐。**以四念處為例來說：四念處經的解說，四念處的定義，四念處的觀境，四念處的修持方法及次第，四念處與其他道品的關聯等，都在四念處的標目作釋下，得到明確的決了。**

**以聖道為中心的理解，貫通一切契經。達摩──法的摩呾理迦，總持聖道的修持項目，對阿毘達磨論來說，關係最為深切。**

摩呾理迦的實質，已如上說明。**摩呾理迦的意義**，也就可以明了。如《毘尼母經》卷一（大正二四‧八０一上）說：

「母經義者，能決了定義，不違諸經所說，名為母經。」

**摩呾理迦的體裁，是標目作釋**。標目如母；從標起釋，如母所生。**依標作釋，能使意義決定明了**。

以法──契經來說：契經是非常眾多的，經義每是應機而出沒不定的。**集取佛說的聖道項目，稱為摩呾理迦。給予明確肯定的解說，成為佛法的準繩，修持的定律。有「決了定義」的摩呾理迦，就可依此而決了一切經義。**在古代經律集成（決了真偽）的過程中，摩呾理迦是重要的南針。法的摩呾理迦，在契經集成後，阿毘達磨發展流行，摩呾理迦的意義與作用，也就失去了重要性。 [↑](#footnote-ref-142)
143. 納衣：2.即衲衣。取人棄去之布帛縫衲之僧衣。也稱百衲衣。納，通“衲”。（《漢語大詞典》（九），p.759） [↑](#footnote-ref-143)
144. 褐衣：1.粗布衣服，古代貧賤者所穿。（《漢語大詞典》（九），p.112） [↑](#footnote-ref-144)
145. 波＝婆【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，63d，n.2） [↑](#footnote-ref-145)
146. （1）阿波陀那：梵語avadāna，巴利語apadāna之音譯。略作婆陀。意譯為譬喻、出曜、解語。佛所說之經典，依其內容、形式之不同而分類為十二種，稱為十二部經。阿波陀那即十二部經之一。凡經典中，以譬喻或寓言方式說明深遠甚妙教義之部分，即稱阿波陀那。（《佛光大辭典》（四），p.3631）

（2）印順法師，《印度佛教思想史》，p.203：

十二分教中的「譬喻」，音譯為**阿波陀那**（avadāna），義譯為「出曜」或「日出」；「譬喻」是**偉大的光輝事跡**。無論是佛的，佛弟子的，一般出家在家的，凡有崇高的德行，都閃耀著生命的光輝，為佛弟子所景仰。

此外，如《蛇喻經》、《象跡喻經》的**喻**，原文為aupamya。還有比量中的喻，原文為dṛṣṭānta。後二者，都是對於某一義理，為了容易理解，舉事來比況說明，與阿波陀那，本來是完全不同的。但**在佛法的傳布中，阿波陀那──譬喻；佛傳的事跡──「因緣」（也稱為阿波陀那）；「授記」；佛弟子及世人的傳記，或是傳說；通俗的比喻：都在宣說佛法時，用作譬況或舉事例來說明而統一起來，泛稱譬喻或因緣。** [↑](#footnote-ref-146)
147. 印順法師，《永光集》，p.30：

對《大智度論》來說，他（僧叡）筆受的譯文，也還不是很理想的。如《義品》，在《論》中譯成**六種名稱**：（1）或譯為《阿他婆耆經》（Arthavargīya），這是《義品》的音譯；（2）或譯作《義品偈》；（3）或譯為《眾義經》，那是因為《義品》有十六章（眾義）的關係；（4）或譯**《利眾經》**，「利眾」就是「眾」義，「利」與「義」相通；（5）或譯為《佛說利眾經》；（6）或譯為《佛利眾生經》，譯「眾」為「眾生」，那就與原義不合了！ [↑](#footnote-ref-147)
148. 印順法師，《原始佛教聖典之集成》，pp.543-544：

「優陀那」，《大智度論》有三義：

1.無問自說的「優陀那」（與瑜伽的為了正法久住，不請而自說相近）：所舉的頌，如《雜阿含》所說。然「優陀那」，僅是經中，「無我無我所，是事善哉」二句。「略開問端」，以引起弟子的請說，是重在無問自說。不過，「是事善哉」，也是稱讚的話，與《大般涅槃經》所說相近。

2.引《大般若經》說，這雖是大乘經，但所取的意義，只是讚歎辭。讚歎，是「感興語」。

3.所說的「抄集要偈」，內容與《法句》偈合。《法句》（dhammapada），梵本作Udānavarga（「優陀那品」）。漢譯有《法集要頌經》；「集要頌」，是「優陀那」的意譯（「法優陀那」）。「諸有集眾妙事，皆名優陀那」，**「優陀那」已成為偈頌集的通稱**。……「優陀那」是「集施」、「集散」的意思。 [↑](#footnote-ref-148)
149. 《波羅延》、《法句》，參見印順法師，《華雨集》（第三冊），pp.39-40：

釋尊在世時，聖典的集成部類，至少有（1）《法句》，（2）《義品》，（3）《波羅延》，（4）《鄔陀南》，（5）《波羅提木叉》──五種。（1）**《法句》，是德行（法）的類集。**（2）《義品》，或譯作《義足》，《義句》，是甚深義的類集。（3）**《波羅延》，譯為彼岸道，是到彼岸（涅槃）的法門**。（4）《鄔陀南》，譯為（無問）自說，是釋尊因物因事而說的感興語；這與詩教六義的「興」一樣。這四類，或是佛說的，或是佛與弟子的問答；還有編集者的敘述語。文體方面，都是易於傳誦的偈頌。（5）《波羅提木叉》（別解脫），是佛所制的成文法典。 [↑](#footnote-ref-149)
150. 修＝其【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，63d，n.5） [↑](#footnote-ref-150)
151. 《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，477a5-6）：

**若在寺廟及往聚落，有所言說善護口業。** [↑](#footnote-ref-151)
152. 詳＝庠【宮】。（大正26，63d，n.6） [↑](#footnote-ref-152)
153. **坐具**：梵語niṣīdana 或 niṣadana。比丘六物之一。音譯**尼師壇**、尼師但那、𩕳史娜曩。意譯為**敷具**、舖具、坐臥具、坐衣、襯臥衣、隨坐衣。略稱具。即坐臥時敷於地上或臥具上之長方形布。係為防禦地上植物、蟲類以保護身體，避免三衣及寢具之污損而作者，即有護身、護衣、護眾人床席臥具之作用。（《佛光大辭典》（三），p.2836.2） [↑](#footnote-ref-153)
154. （1）匱＝遺【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，63d，n.7）

（2）遺惜：謂因吝惜而遺漏未遍及。（《漢語大詞典》（十），p.1208） [↑](#footnote-ref-154)
155. 將護：2.衛護。（《漢語大詞典》（七），p.812） [↑](#footnote-ref-155)
156. （1）《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，477a6-9）：

若有比丘乏於衣鉢病藥所須，隨應給與不令起瞋。何以故？諸天及人有妬嫉結，應倍護彼。凡夫人心非阿羅漢，凡夫起過非阿羅漢。

（2）《郁迦羅越問菩薩行經》卷1〈6禮塔品〉（大正12，27a28-b3）：

若有比丘無衣鉢者，若病瘦無醫藥者，當給足當等心與，莫使有怨望意。所以者何？於世間皆有求安隱事，益當護凡夫之意甚於阿羅漢。所以者何？凡夫事有怨望，阿羅漢無怨望故也。 [↑](#footnote-ref-156)
157. 市易：1.交易，貿易。（《漢語大詞典》（三），p.687） [↑](#footnote-ref-157)
158. （1）《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，477a13-14）：

若有比丘未定位者，須衣施衣，須鉢施鉢；勸彼比丘發無上心**。**

（2）《郁迦羅越問菩薩行經》卷1〈6禮塔品〉（大正12，27b8-11）：

若比丘有短乏者，當給與衣服、鉢器、床臥具、病瘦醫藥，於佛道中當遍等心用濟。所以者何？便可以布施所惠故，勸助令起大道意，為沙門行善當如是。 [↑](#footnote-ref-158)
159. （1）《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，477a17-18）：

捨於身命守護正法。長者！在家菩薩見病比丘，捨自肉血令彼病愈**。**

（2）《郁迦羅越問菩薩行經》卷1〈6禮塔品〉（大正12，27b11-14）：

若沙門鬪諍即當和解，若以法諍，便當不惜身命為作法護。若比丘病困，便當以身肉施與令差，其心不恨，一切德本以佛心為本。 [↑](#footnote-ref-159)
160. 六十二＝九十六【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，63d，n.8） [↑](#footnote-ref-160)
161. 詭：3.欺詐，假冒。（《漢語大詞典》（十一），p.187） [↑](#footnote-ref-161)
162. 異：4.背叛的，邪道的。亦指異端邪說。（《漢語大詞典》（七），p.1341） [↑](#footnote-ref-162)
163. 《大智度論》卷54〈27天主品〉（大正25，445a20-28）：

**示**者，示人好醜、善不善、應行不應行；生死為醜、涅槃安隱為好；分別三乘、分別六波羅蜜──如是等名**示**。

**教**者，教言汝捨惡行善是名**教**。

**利**者，未得善法味故，心則退沒，為說法引導令出：「汝莫於因時求果，汝今雖勤苦，果報出時大得利益！」令其心利，故名**利**。

**喜**者，隨其所行而讚歎之，令其心喜──若樂布施者讚布施則喜，故名**喜**。

以此四事莊嚴說法。 [↑](#footnote-ref-163)
164. 瞻視：2.觀看，顧盼。（《漢語大詞典》（七），p.1264） [↑](#footnote-ref-164)
165. 《大寶積經》卷82〈19郁伽長者會〉（大正11，477a18-22）：

長者！在家菩薩未開施心，不先請他、施已心悔。一切善本以菩提心而為上首。

長者！在家菩薩住在家地，如佛教行不忘不失助菩提法，現法無染得增勝法。 [↑](#footnote-ref-165)
166. 應時：1.順應時勢，適合時會。（《漢語大詞典》（七），p.754） [↑](#footnote-ref-166)
167. 出息：2.收益。（《漢語大詞典》（二），p.491） [↑](#footnote-ref-167)
168. 參見《十住毘婆沙論》卷7〈14歸命相品〉、〈15五戒品〉。 [↑](#footnote-ref-168)
169. 參見《十住毘婆沙論》卷9〈18共行品〉。 [↑](#footnote-ref-169)