福嚴推廣教育班第33期

**《十住毘婆沙論》卷2∼3**

**〈釋願品第五〉**

**（大正26，30b10-35a21）**

釋厚觀（2017.03.18）

**壹、菩薩欲入十地應當發願**

已說「入初地方便」[[1]](#footnote-1)及「淨治法」[[2]](#footnote-2)。菩薩因願故得入諸地，又成就**信力增上**等功德[[3]](#footnote-3)故，安住其地，今當分別此願。

**貳、安住初地菩薩發十大願**

**（壹）初願，（貳）第二願**

**一、舉偈頌總說**[[4]](#footnote-4)

**願供養奉給，恭敬一切佛；**[[5]](#footnote-5)**願皆守護持，一切諸佛法。**[[6]](#footnote-6)

**二、釋偈頌義**

**（一）初願――供養、奉給、恭敬諸佛願**

**1、略標**

此是諸菩薩初願。

從初發心乃至得阿耨多羅三藐三菩提，於其中間所有諸佛，盡當供養、奉給[[7]](#footnote-7)、恭敬。

**2、別釋「供養、奉給、恭敬」**

**（1）第一說**

**供養，**名花香、瓔珞、幡蓋、燈明、起塔廟等。

**奉給，**名衣服、臥具、所須之物。

**恭敬，**名[[8]](#footnote-8)尊重、禮拜、迎來送去、合掌、親侍[[9]](#footnote-9)。

**（2）第二說**

復次，以**小乘法**教化眾生名為**供養**；

以**辟支佛法**教化眾生名為**奉給；**

以**大乘法**教化眾生名為**恭敬**。

**3、結**

是第一願。

**（二）第二願――護持三世一切諸佛法願**

**護持一切諸佛法**者，菩薩作是念：「一切過去、未來、現在十方三世諸佛法，我應守護。」

**※因論生論：過去諸佛已滅，法亦隨滅；未來諸佛未出，法亦未有，云何當得守護**

問曰：過去諸佛已滅，法亦隨滅；未來諸佛未出，法亦未有，尚無初轉法輪，何況餘法！云何當得守護？正可守護現在諸佛法，以諸佛現在故。

答曰：過去、未來、現在諸佛法，皆是一體一相。是故若守護（30c）一佛法，則為守護三世諸佛法。如經[[10]](#footnote-10)說：「佛告諸比丘：『毘婆尸佛[[11]](#footnote-11)法，出家、受戒、著衣、持鉢、禪定、智慧、說法、教化，亦如我也。』」是故汝難不然！

是第二願也。

**（參）第三願――供養諸佛受持正法願**

復次，**諸佛從兜術**[[12]](#footnote-12)**，退來在世間；乃至教化訖，永入無餘界。**

**處胎及生時，出家趣道場，降魔成佛道，初轉妙法輪。**

**奉迎諸如來，及**[[13]](#footnote-13)**於餘時中，願我悉當得，盡心而供養。**[[14]](#footnote-14)

諸佛始**從兜術**[[15]](#footnote-15)**天上，退下世間**，終至**無餘涅槃**。於其中間**入胎**時大設供養，及**生時、出家、趣道場、降魔王、成佛道、轉法輪**，奉迎如來。[[16]](#footnote-16)

**餘時**者，現大神通，人天大會，廣度眾生；爾時當以華香、幡蓋、伎樂[[17]](#footnote-17)、歌頌、稱讚，**出家受法、如說修行**，以第一供養之具，供養諸佛。

是第三願。

**（肆）第四願――教化眾生願令入諸道**

復次，**願教化眾生，令悉入諸道。**[[18]](#footnote-18)

**教，**名教[[19]](#footnote-19)他以善法。

**化，**名遠離惡法。

我當以此二法，令無量阿僧祇眾生住聲聞、辟支佛道。

是第四願。

**（伍）第五願――令眾生趣向佛道願**

復次，**願一切眾生，成就佛菩提――有人向聲聞、辟支佛道者。**[[20]](#footnote-20)

是人修集聲聞、辟支佛法，未入法位[[21]](#footnote-21)，我當教化，令趣佛道。

有人不向聲聞、辟支佛道，我當教化，令向無上佛道。

有人向無上佛道者，我當示教利喜[[22]](#footnote-22)，令其功德轉更增益。

如是教化一切眾生。

是第五願。

**（陸）第六願――信解一切法入平等願**

復次，**願使一切法，信解入平等。**[[23]](#footnote-23)（31a）

一切法者，凡所有法：

（1）度法、非度法。 （2）攝覺意法[[24]](#footnote-24)、非攝覺意法。

（3）助道法、非助道法。 （4）聖道所攝法、非聖道所攝法。

（5）應修法、不應修法。[[25]](#footnote-25) （6）應近法、不應近法。

（7）應生法、不應生法。 （8）生法、不生法。

（9）現在法、非現在法。

（10）因緣生法、非因緣生法。[[26]](#footnote-26) （11）因緣法、非因緣法。[[27]](#footnote-27)

（12）從思惟生法、不從思惟生法。

（13）麁法、細法。[[28]](#footnote-28) （14）受法、不受法。

（15）內法、外法。 （16）內入所攝法、非內入所攝法。 （17）外入所攝法、非外入所攝法。

（18）五陰所攝法、非五陰所攝法。 （19）五受陰所攝法、非五受陰所攝法。

（20）四諦所攝法、非四諦所攝法。[[29]](#footnote-29)

（21）助世法、非助世法。

（22）依貪法、依出[[30]](#footnote-30)法。 （23）顛倒法、非顛倒法。

（24）變法、非變法。 （25）悔法、非悔法。[[31]](#footnote-31).

（26）大法、小法。[[32]](#footnote-32)

（27）受處法、非受處法。

（28）可斷法、不可斷法。[[33]](#footnote-33)

（29）知見法、不[[34]](#footnote-34)知見法。

（30）有漏法、無漏法。[[35]](#footnote-35) （31）有繫法、無繫法。[[36]](#footnote-36)

（32）有淨法、無淨法。

（33）有上法、無上法。[[37]](#footnote-37)

（34）有覺法、無覺法。 （35）有觀法、無觀法。[[38]](#footnote-38)

（36）可喜法、不[[39]](#footnote-39)可喜法。

（37）相應法、不相應法。[[40]](#footnote-40)

（38）有分別法、無分別法。

（39）行法、無行法。

（40）有緣法、無緣法。[[41]](#footnote-41)

（41）有次第法、無次第法。[[42]](#footnote-42)

（42）可見法、不可見法。[[43]](#footnote-43) （43）有對法、無對法。[[44]](#footnote-44) （44）可見有對法、不可見無對法。[[45]](#footnote-45)

（45）有相法、無相法。

（46）可行法、不可行法。

（47）有為法、無為法。[[46]](#footnote-46)

（48）險法、非險法。

（49）有本法、無本法。

（50）有出法、無出法。[[47]](#footnote-47)

（51）眾生法、非眾生法。 （52）苦者法、非苦者法。

（53）惱法、非惱法。[[48]](#footnote-48)

（54）有法、非有法。[[49]](#footnote-49)

（55）逆法、非逆法。

（56）樂報法、非樂報法。[[50]](#footnote-50) （57）苦報法、非苦報法。

（58）憶生法、非憶生法。

（59）智首行法、非智首行法。 （60）信首行法、非信首行法。

（61）思惟首行法、非思惟首行法。 （62）願首行法、非願首行法。

（63）色法、非色法。[[51]](#footnote-51)

（64）教法、非教法。

（65）變化法、非變化法。

（66）如意遊行法、非如意遊行法。

（67）欲本法、非欲本法。

（68）因善法、非因善（31b）法。[[52]](#footnote-52) （69）因善根法、非因善根法。

（70）定法、非定法。[[53]](#footnote-53)

（71）身法、非身法。 （72）口法、非口法。 （73）意法、非意法。[[54]](#footnote-54)

（74）有對觸生法[[55]](#footnote-55)、非有對觸生法。 （75）意觸生法、非意觸生法。

（76）惡法、非惡法。 （77）善法、非善法。[[56]](#footnote-56)

（78）能生法、非能生法。 （79）念念滅法、非念念滅法。[[57]](#footnote-57)

（80）攝聚法[[58]](#footnote-58)、非攝聚法。

（81）明分法[[59]](#footnote-59)、非明分法。

（82）因法、非因法。[[60]](#footnote-60) （83）緣法、非緣法。 （84）因緣法、非因緣法。[[61]](#footnote-61)

（85）因生法、非因生法。[[62]](#footnote-62) （86）有因法、非有因法。[[63]](#footnote-63)

（87）一法、異法。

（88）滅法、非滅法。[[64]](#footnote-64)

（89）攝根法、非攝根法。[[65]](#footnote-65)

（90）共心法、非共心法。[[66]](#footnote-66)

（91）心法、非心法。[[67]](#footnote-67) （92）心數法、非心數法。[[68]](#footnote-68)

（93）共觸五法[[69]](#footnote-69)、非共觸五法。.（94）共得十六法[[70]](#footnote-70)、非共得十六法。

（95）細法、麁法。[[71]](#footnote-71)

（96）迴向法、非迴向法。

（97）善法、不善法、無記法。[[72]](#footnote-72)

（98）見諦所斷法、思惟所斷法、不斷法。[[73]](#footnote-73)

（99）學法、無學法、非學非無學法等，[[74]](#footnote-74)

無量千萬種諸法，皆令入空、無相、無作門，[[75]](#footnote-75)平等無二，以信解力故。

是第六願。

**（柒）第七願――淨佛土願**

復次，**願淨佛土故，滅除諸雜惡。**[[76]](#footnote-76)

**一、釋雜惡不淨之內容**

**（一）廣說**

**1、三不善業**

殺生、偷盜、邪婬，妄語、兩舌、惡口、綺語，貪、恚、邪命、飲酒等，有如是惡；名為不淨。

**2、三種惡趣**

復次，國土中有地獄、畜生、餓鬼等諸惡道，名為不淨。

**3、心性不淨**

復次，眾生無信、懈怠、亂心、愚癡、諂曲、慳嫉、忿恨重、邪見；

慢、憍慢[[77]](#footnote-77)、大慢[[78]](#footnote-78)、我慢、邪慢。[[79]](#footnote-79)

矯異、自親、激動、（31c）抑揚、因利求利。[[80]](#footnote-80)

貴於世樂，放逸自恣[[81]](#footnote-81)，多欲、惡欲，邪貪[[82]](#footnote-82)、邪婬。

不識父母、沙門、婆羅門。[[83]](#footnote-83)

不忍辱、破威儀、難與語[[84]](#footnote-84)、邪覺觀[[85]](#footnote-85)。

貪欲、瞋恚、睡眠、調戲、疑[[86]](#footnote-86)所覆蔽，名為不淨。[[87]](#footnote-87)

**4、諸災苦惱**

復次，惡鳥獸、多怨賊，無水漿、飢饉災疫[[88]](#footnote-88)，人畏、非人畏，內反逆[[89]](#footnote-89)、外[[90]](#footnote-90)賊寇，若多雨、若亢旱[[91]](#footnote-91)、諸衰惱、小劫盡諸苦惱等，名為不淨。

**5、報身及眷屬劣弱**

復次，眾生短命、惡色[[92]](#footnote-92)、無力、多諸憂苦，少膽幹[[93]](#footnote-93)、多疾病，少威力、少眷屬、惡眷屬、易壞眷屬，小居家、儜劣[[94]](#footnote-94)、邪出家，名為不淨。

**6、邪見、邪行**

復次，僧佉[[95]](#footnote-95)、榆伽[[96]](#footnote-96)、憂樓迦王[[97]](#footnote-97)、那波羅他、毘佉那、蓱莎王，

那吉略仙人、象仙人、斷婬人、

上弟子行者、放羊者、大心者、忍辱者、喬曇摩、鳩蘭陀磨[[98]](#footnote-98)、活人者、度人者、緣[[99]](#footnote-99)水者、

婆羅沙伽那、頗羅墮闍[[100]](#footnote-100)，

著衣者、無衣者、韋索衣者[[101]](#footnote-101)、皮衣者、草衣者、著下衣者、角鴟[[102]](#footnote-102)毛衣者、木皮衣者，[[103]](#footnote-103)

三洗者[[104]](#footnote-104)，隨順者、

事[[105]](#footnote-105)梵王者、事究摩羅[[106]](#footnote-106)者、事毘舍闍[[107]](#footnote-107)者、事金翅鳥者、事乾闥婆[[108]](#footnote-108)者、事閻羅王者、事毘沙門王[[109]](#footnote-109)者、事密跡神[[110]](#footnote-110)者、事浮陀[[111]](#footnote-111)神者、事龍者，

裸形沙門、白衣沙門、染衣沙門，末迦梨[[112]](#footnote-112)沙門、

毘羅哆子[[113]](#footnote-113)者、迦旃延尼子[[114]](#footnote-114)者、薩耆遮子者，

持牛戒[[115]](#footnote-115)者、鹿戒者、狗戒者、馬戒者、象戒者、

乞戒者、究摩羅戒者、諸天戒者、上戒者、婬欲戒者、淨潔戒者、火[[116]](#footnote-116)戒者，[[117]](#footnote-117)

說**色**滅涅槃者、說**聲**滅涅槃者、說**香**滅涅槃者、說**味**滅涅槃者、說**觸**滅涅槃者、說**覺觀**滅涅槃者、說**喜**滅涅槃者、說**苦樂**滅涅槃者，

水衣[[118]](#footnote-118)為鬘者、水淨[[119]](#footnote-119)者、食淨者、生淨者，

執杵臼者、打石者、喜洗者，浮沒者、空地住者、臥刺蕀者，

世性者[[120]](#footnote-120)、大者、（32a）我者，

色等者、聲等者、香等者、味等者、觸等者，

地知者、水知者、火知者、風知者、虛空知者、

和合知者、變知者、

眼知者、耳知者、鼻知者、舌知者、身知者、意知者、神知者，

如是等在家、出家，種種邪見、邪行，名為不淨。

**7、國土貧惡**

復次，其地高下，坑坎[[121]](#footnote-121)埠[[122]](#footnote-122)阜[[123]](#footnote-123)，榛叢[[124]](#footnote-124)刺蕀[[125]](#footnote-125)，多所妨閡[[126]](#footnote-126)。

塵土坌[[127]](#footnote-127)穢，泥潦[[128]](#footnote-128)臼[[129]](#footnote-129)陷，惡山巉巖[[130]](#footnote-130)，屈曲隈[[131]](#footnote-131)障。重嶺[[132]](#footnote-132)隔塞，峻峭[[133]](#footnote-133)難上。鹹鹵[[134]](#footnote-134)乾燥，沙礫瓦石；眾果少味，色香不具；藥草不良，勢力薄少。少有妙色、聲、香、味、觸。

園林樓閣、流水浴池、小山土嶺、登緣[[135]](#footnote-135)遠望、娛樂之處，皆悉尟[[136]](#footnote-136)少。

**8、聚落無福**

郡縣聚落，不相接近，地多丘荒[[137]](#footnote-137)，人民希少。

多見無福、貧窮、下劣諸城。

宰牧[[138]](#footnote-138)、大官、貴人、諸賈客主，巧匠[[139]](#footnote-139)、工師[[140]](#footnote-140)、學讀之人，亦復甚少[[141]](#footnote-141)。

衣服、臥具、醫藥，便[[142]](#footnote-142)身之具，甚為難得，雖得非妙，名為不淨。

**（二）略說**

不淨略說有二種：一、以**眾生因緣**，二、以**行業因緣**。

**眾生因緣**者，眾生過惡故。

**行業因緣**者，諸行過惡故。

此二事上已說。[[143]](#footnote-143)

**（三）結成**

轉此二事，則有**眾生功德、行業功德**，此二功德名為**淨土。**是淨國土，當知隨諸菩薩本願因緣，諸菩薩能行種種大精進故，所願無量不可說盡，是故今但略說，開示事端[[144]](#footnote-144)。其餘諸事，應如是知。

**二、釋十種淨土相**

**（一）略說淨土相**

略說**淨土相，**所謂（1）**菩薩**[[145]](#footnote-145)**善得阿耨多羅三藐三菩提，**（2）**佛功德力，**（3）**法具足，**（4）**聲聞具足，**（5）**菩提樹具足，**（6）**世界莊嚴，**（7）**眾生善利，**（8）**可度者多，**（9）**大眾集會，（10）佛力具足。**

**（二）詳釋**

**1、釋「善得菩提」――十事莊嚴**

**（1）總標**

**善得菩提**者，以**十事莊嚴**：**一、離諸苦行，二、無厭劣心，三、速疾得，四、無求外道師，五、菩薩具足，六、無有魔怨，七、無諸留難，八、諸天大會，九、希有事具足，十、時**（32b）**具足**。

**（2）別釋**

（1）**離諸苦行**者，若菩薩為阿耨多羅三藐三菩提出家，不行諸苦行，所謂若四日、若六日、若八日、若半月、若一月，乃至食一麻、一米、一果；或但飲水，或但服氣。不以如是苦行求道，**安坐道場而成佛道**。

（2）**無厭**[[146]](#footnote-146)**劣心**者，若菩薩少得厭離心，即時出家。

（3）**速疾得**者，若菩薩出家已，即得阿耨多羅三藐三菩提。

（4）**不求外道師**者，若菩薩出家已，時有外道大師有名稱者，不往諮求[[147]](#footnote-147)：「汝等說何法？論何事？以何為利？」亦不於四方求索。

（5）**菩薩具足**者，菩薩欲成佛道時，三千大千世界中諸菩薩，及他方諸菩薩，各持供養，具來圍繞已。待佛成道，放大光明，各共供養，從佛聞法，皆是不退轉、一生補處。

（6）**無魔怨**者，若菩薩垂[[148]](#footnote-148)成佛時，無有魔軍能來破者。

（7）**無諸留難**[[149]](#footnote-149)者，菩薩垂成佛時，乃至無有毫釐煩惱來入其心。

（8）**諸**[[150]](#footnote-150)**大眾集會**者，若菩薩垂成佛時，四天王諸天、忉利諸天、夜摩天、兜率陀天、化樂天、他化自在天、梵天乃至阿迦膩吒天[[151]](#footnote-151)，諸龍神、夜叉、乾闥婆、阿修羅、迦樓羅、緊那羅、摩睺羅伽等一切諸神，十方無量世界，各持第一上妙供養之具來供養菩薩，名為大眾集會。

又聲聞人言：十世界諸天盡來，名為**諸天大會**。

（9）**希有行具足**者，若菩薩得佛時，地六種震動。十方無量三千大千世界，諸魔王宮殿，皆變壞、無色，光不復現。無量須彌山皆悉動搖，無量大海皆悉振蕩[[152]](#footnote-152)，一切世界出非時華、雨栴檀末香及諸天名華[[153]](#footnote-153)──諸希有事。

（10）**時具足**者，時無疾疫[[154]](#footnote-154)、飢饉、刀兵、流離[[155]](#footnote-155)、逃（32c）迸[[156]](#footnote-156)。雨澤[[157]](#footnote-157)隨時，無諸災橫[[158]](#footnote-158)。諸國王等，如法治化，人民安樂，壽命延長。無有怨賊、諸惡鳥獸、毒虫、鬼神惱害眾生。

**2、釋「佛功德力」**

**（1）總標**

**佛功德力**者，一切去來今佛威力、功德、智慧、無量深法，等無差別，但隨諸佛本願因緣，或有（1）**壽命無量；**或有（2）**見者即得必定，**（3）**聞名者亦得必定；**（4）**女人見者即成男子身**，若（5）**聞名者亦轉女身**；或有（6）**聞名者即得往生**；或（7）**有無量光明**，（8）**眾生遇者離諸障蓋**；或（9）**以光明即入必定**[[159]](#footnote-159)，或（10）**以光明滅一切苦惱。**

**（2）別釋**

（1）**無量壽命**者[[160]](#footnote-160)，壽命無量劫，過諸算數──一劫、百劫、千劫、萬劫、億劫、百千萬億那由他[[161]](#footnote-161)阿僧祇劫；如是久住，為利益憐愍眾生故。一切諸佛雖力能無量壽，以本願故，有久住世者，有不久住者。

（2）**見時得入必定**者，有眾生見佛，即住阿耨多羅三藐三菩提阿惟越致地。何以故？是諸眾生見佛身者心大歡喜、清淨悅樂，其心即攝得如是菩薩三昧；以是三昧力通達諸法實相，能直入阿耨多羅三藐三菩提必定地。是諸眾生長夜深心，**種見佛入必定善根**──以大悲心為首，善妙清淨；為通達一切佛法故，為度一切眾生故，是善根成就時至，是故得值此佛。又以**諸佛本願因緣**，二事和合[[162]](#footnote-162)故，此事得成。

（3）**聞佛名入必定**者，佛有本願，若聞我名者即入必定；[[163]](#footnote-163)如見佛，聞亦如是。

（4）**女人見**[[164]](#footnote-164)**得轉女形**者，若有一心求轉女形，深自厭患，有信解力，誓願男身。如是女人，得見佛者，即轉女形。**若女人無有如是業因緣，又女身業未盡，不得值如是佛**。

（5）**女人**（33a）**聞佛名轉女形**者[[165]](#footnote-165)，此事因緣，如見佛[[166]](#footnote-166)中說。[[167]](#footnote-167)

（6）**聞佛名得往生**者，若人信解力多，諸善根成就，業障礙已盡，如是之人得聞佛名。又是諸佛本願因緣，便得往生。

（7）**無量光明**者[[168]](#footnote-168)，一切佛光明所炤[[169]](#footnote-169)，隨意遠近。此說無量者，是其常光。常光明，不可[[170]](#footnote-170)由旬[[171]](#footnote-171)里數以為限量。遍滿東方若干百千萬億由旬，不可得量；南、西、北方，四維、上下亦復如是。但知其無量而莫知邊際。

（8）**遇光明得除諸蓋**者，是諸佛本願力所致，貪欲、瞋恚、睡眠、調悔、疑，除此障蓋，眾生遇光即能念佛；念佛因緣故念法，念法故諸蓋得除。

（9）**光明觸身，苦惱皆滅**者，若眾生墮地獄、畜生、餓鬼、非人之[[172]](#footnote-172)中，多諸苦惱。以佛本願、神通之力，光觸其身，即得離苦。

**3、釋「法具足」―― 十種具足**

**（1）總標**

**法具足**者，一切諸佛法悉皆具足，無有具足、不具足者，**諸佛說法同故，法俱具足**。但以本願因緣故差別不同，或有久住、不久住耳！

何謂**法具足**？法有（1）**略說**、有（2）**廣說**、有（3）**略廣說，**有（4）**具足聲聞乘**、有（5）**具足辟支佛乘**、有（6）**具足大乘，**（7）**以諸神通力守護**，（8）**令不為外道所壞**，（9）**不為諸魔所破**，（10）**久住於世**。

**（2）別釋**

（1）**略說**者，以少言辭包含多義，利根之人聞則開悟。

（2）**廣說**者，於一事、一義種種因緣，為諸鈍根、樂分別者，敷演[[173]](#footnote-173)解說。

（3）**若略廣說**者，亦以一言包舉廣義。又亦種種演散一義。

（4）**有具足聲聞乘、**（5）**具足辟支佛乘、**（6）**具足大乘**者，此義後當說。[[174]](#footnote-174)

（7）**神力護法**者，以佛神力護念是法，以諸佛印印之。諸佛印者，所謂四大因[[175]](#footnote-175)，離四黑因[[176]](#footnote-176)。

（8）**不為外道所壞**者，一切沙（33b）門、婆羅門、外道論師，所有邪見說生、滅、味、患、出。又覺一切善說破壞因緣。

（9）**不為一切魔所壞**者，諸佛有無量無邊功德、智慧方便、神通力故；魔雖有力，而不能壞。又諸菩薩力故，魔不能壞。

（10）**法久住**者，若一劫，若減一劫，若過[[177]](#footnote-177)數百劫、千劫、萬劫、十萬劫、百萬劫、千萬劫、萬萬劫、無量千萬億那由他阿僧祇劫，乃至無量無邊劫。

**4、釋「聲聞具足」―― 十種具足**

**（1）總標**

**聲聞具足**者，一切諸佛悉皆具足聲聞僧，但諸佛本願因緣故，有少、多差別。

何謂具足？所謂如來聲聞眾，具足（1）**持戒**、（2）**禪定**、（3）**智慧**、（4）**解脫**、（5）**解脫知見，**（6）**同等，**（7）**清淨**，（8）**悉是利根**，（9）**益**[[178]](#footnote-178)**諸菩薩**，（10）**形色嚴淨**。

**（2）別釋**

（1）**具足持戒**者，遠離殺生、偷盜、邪婬、妄語、兩舌、惡口、綺語、飲酒、邪命等諸惡法。又毘尼所制皆悉遠離，又能成就無漏戒故。

（2）**具足禪定**者，四禪、四無量心、四無色定、八解脫[[179]](#footnote-179)、八背捨[[180]](#footnote-180)、八勝處[[181]](#footnote-181)、十一切入[[182]](#footnote-182)等，及得無漏諸禪定故。

（3）**具足智慧**者，成就四種智慧：從**多聞**生、從**思惟**生、從**修集**生、從**先世業因緣果報**生。

（4）**具足解脫**者，於一切煩惱得解脫，又於一切障閡[[183]](#footnote-183)得解脫。[[184]](#footnote-184)

（5）**具足解脫知見**[[185]](#footnote-185)者，**知**名識其事，**見**名明了其事，於解脫中了了知見無疑。又**知**名盡智[[186]](#footnote-186)，**見**名見四諦。[[187]](#footnote-187)

（6）**同等**者，諸入須陀洹果悉皆同等，乃至阿羅漢亦如是。

（7）**清淨**者，成就三種清淨：**身清淨、口清淨、意清淨**。

（8）**利智**者，但聞少語能廣解了，通達義趣；略能作廣，廣能作略，義理微隱[[188]](#footnote-188)能令易解。

（9）**利益菩薩**者，念諸菩薩乃至初發心者亦不輕慢，深愛敬故，常開示善惡，為說佛道方便因緣。

（10）**形色嚴淨**（33c）者，身體姝美[[189]](#footnote-189)，姿容具足，兼有相好，見者歡喜[[190]](#footnote-190)。如辟支佛，行來進止[[191]](#footnote-191)，坐臥寐寤[[192]](#footnote-192)，飲食澡浴，著衣持鉢，威儀庠序[[193]](#footnote-193)無所闕[[194]](#footnote-194)少。若人見者，心則清淨。

**5、釋「菩提樹具足」**

**菩提樹具足**者，所有大樹──娑羅樹[[195]](#footnote-195)、多羅樹[[196]](#footnote-196)、提羅迦樹、多摩羅樹[[197]](#footnote-197)、婆求羅樹、瞻蔔樹[[198]](#footnote-198)、阿輸迦樹[[199]](#footnote-199)、娑呵迦羅樹、分那摩樹、那摩樹[[200]](#footnote-200)、那迦樹、尸利[[201]](#footnote-201)沙樹[[202]](#footnote-202)、涅劬陀樹[[203]](#footnote-203)、阿輸陀樹[[204]](#footnote-204)、波勒叉樹、憂曇鉢羅樹等──於此諸大樹中隨取一樹，在平地者，高廣具足；根、莖、枝、葉滋潤茂盛，華色鮮明無有傷缺。

其樹舉高五十由旬，端直平澤[[205]](#footnote-205)，無有盤[[206]](#footnote-206)節；皮膚細軟，色白鮮淨；無有刺閡[[207]](#footnote-207)，內不朽腐，又不空中虫蝎[[208]](#footnote-208)傷齧[[209]](#footnote-209)。其根深固連編[[210]](#footnote-210)相次[[211]](#footnote-211)。其華嚴飾[[212]](#footnote-212)如鬘[[213]](#footnote-213)瓔珞。枝葉蔚[[214]](#footnote-214)茂猶如圓蓋。次第分布功殊人造。其葉青鮮猶如寶色，枝無絞戾[[215]](#footnote-215)萎黃枯葉，無有虫蟻[[216]](#footnote-216)蚊蚋[[217]](#footnote-217)虻[[218]](#footnote-218)蟻。其下清淨布諸金沙，種種光明周匝[[219]](#footnote-219)炤燿[[220]](#footnote-220)，栴檀香水以灑其地，平坦柔軟清涼快樂，牛頭栴檀[[221]](#footnote-221)細末布上。

諸天常雨曼陀羅華[[222]](#footnote-222)，燒黑沈香芬馨[[223]](#footnote-223)流溢，五色天繒[[224]](#footnote-224)參[[225]](#footnote-225)羅垂列，清風微動猗靡[[226]](#footnote-226)隨順，鳥獸遊側寂然無聲。其樹左右天常雨華，眾妙雜色自然間錯[[227]](#footnote-227)，垂以為瓔[[228]](#footnote-228)猶如龍身，身上往往[[229]](#footnote-229)懸以金色華貫，四面大枝垂寶羅網[[230]](#footnote-230)。

眾寶莊嚴猶紫金山，巍巍[[231]](#footnote-231)姝妙如帝釋幢[[232]](#footnote-232)。斯由菩薩百千萬億阿僧祇劫修集善行功德所致。

種種妙寶化為師子王，四師子頂上有廣大寶床敷諸天繒。四天王天、忉利諸天、夜摩天、兜率陀天、化樂天、他化自在天、梵天乃至阿迦膩吒天，乘琉璃、車磲[[233]](#footnote-233)、馬[[234]](#footnote-234)瑙、大青寶、帝青寶、[[235]](#footnote-235)金剛、（34a）頗梨[[236]](#footnote-236)眾寶宮殿，其色無比光明遠炤，俱集寶樹圍繞供養。

又十方無量世界諸菩薩眾[[237]](#footnote-237)隨本所願備諸供具，雨眾寶物、花香、幡蓋、種種伎樂等。是名具足菩提樹。

**6、釋「世間莊嚴」**

**世間莊嚴**者，菩薩觀察十方清淨國土最上妙者而發大願：我[[238]](#footnote-238)修集功德所得國土，復勝於此，第一無比。

**7、釋「眾生善利」**

**眾生善利**者，眾生端正，無諸疾患，無有老病，壽[[239]](#footnote-239)無量阿僧祇劫，悉皆化生，身無眾穢，具足三十二相，光明無量，煩惱微薄，易可化度。

**8、釋「可度具足」**

**可度具足**者，一坐說法，恒河沙眾生同時得度。自[[240]](#footnote-240)有餘佛演說法時度一人、二人；是諸眾生宿種善根，結使微薄，聞說即悟。

**9、釋「大眾集會」**

**大眾集會**者，有佛大會滿一由旬，或十由旬，有百千萬億由旬，有滿三千大千世界。此中大集會者，十方恒河沙世界以為大會；又其會中但是福德之人及諸天八部、初地菩薩乃至十住悉共來[[241]](#footnote-241)會，唯除諸佛。

**10、釋「佛力具足」**

**佛力具足**者，諸佛所行四十不共法[[242]](#footnote-242)，是一一法所行處，一切無量無邊。

**三、結**

是第七願。

**（捌）第八願――同願同行，無有怨競願**

復次，**俱行於一事，願無有怨競**[[243]](#footnote-243)**。**[[244]](#footnote-244)

若菩薩所作福德，若布施、持戒、忍辱、精進、禪定、智慧，若諦、捨、滅、慧四功德處，若因諸大願，求佛道時應作是願：「若有餘人同我行此六波羅蜜、四功德處，求佛道者，願我以此福德因緣，不於餘人而生怨競。**何以故？同行一事**。」諸有智者說有怨相，世間亦復現有此事。除此過故，發是大願。

是第八願。

**（玖）第九願――轉不退法輪，離垢得清淨願**

復次，**願行菩薩道，轉不退轉輪，**（34b）**令除諸煩惱，得入信清淨。**[[245]](#footnote-245)

**輪**者，法輪。

**不退轉**者，無人能壞。

菩薩應如是發願：「我當如說行道，必**轉不退法輪**，轉此法輪除諸眾生三毒煩惱；轉捨生死，入佛法眾，苦、集、滅、道中使得清淨。」

是第九願。

**（拾）第十願――於一切世界示現成佛道願**

復次，**願一切世界，皆示成菩提。**[[246]](#footnote-246)

隨諸世界應有佛事處，盡於其中示得阿耨多羅三藐三菩提，安樂一切眾生故，滅度一切眾生故，以阿耨多羅三藐三菩提大故獨說；其餘入胎、出胎、生長、在家、出家受戒、苦行、降伏魔眾、梵王勸請及轉法輪、大眾集會廣度眾生、現大神力、示大滅度──如此諸事悉皆如是應作。是知有如是無量力，能利無量無邊眾生，**不應但於一國示成佛道**。[[247]](#footnote-247)

有人言：「於一佛國所有四天下諸閻浮提是一佛土，過此已[[248]](#footnote-248)外唯佛能知。」

**而實不爾**。

是第十願。

**參、十願究竟**

**（壹）略說**

復次，**如是諸菩薩，十大願為首，廣大如虛空，盡於未來際，**

**及餘無量願，亦各分別說。**[[249]](#footnote-249)

**願**名心所貪樂，求欲必成。

**十**者，有十種門。

**廣大如虛空**者，願所緣**方**，如所有虛空處，願亦如是。

**盡未來際**者，願**時**所住，盡一切眾生未來生死際。

有人言：阿耨多羅三藐三菩提是未來世生死際，若諸佛入無餘涅槃是生死後際。菩薩志願無盡，而實成佛則止，一切十方世界諸大菩薩，皆有是願。

**餘無量願**者，諸菩薩成就無量希有功德故，諸所有願，（34c）不可盡說。

**（貳）廣說**

**一、標十種究竟**

復次，**菩薩發如是，十大願究竟。**

是十大願，有十究竟事。何等為十？

答曰：（1）**眾生性、**（2）**世性、**（3）**虛空性、**（4）**法性、**（5）**涅槃、**（6）**佛生性、**（7）**諸佛智性竟、**

（8）**一切心所緣、**（9）**諸佛行處智、**（10）**世間法智轉，是名十究竟。**[[250]](#footnote-250)

初、**眾生性竟**，二、**世間性竟**，三、**虛空性竟**，四、**法性性**[[251]](#footnote-251)**竟**，五、**涅槃性竟**，六、**佛生性竟**，七、**諸佛智性竟**，八、**一切心所緣竟**，九、**諸佛行處智竟**，十、**世間法智轉竟──**是名**十究竟**。

**二、釋十種究竟**

問曰：汝言「**竟**」，何者為「**竟**」？此義應分別。

答曰：

**（一）舉偈頌略標**

**眾生性若竟，我願亦復竟；如眾生等竟，如是諸願竟。**

**竟義名無竟，我善根無竟。**[[252]](#footnote-252)

**（二）釋偈頌義**

**1、「竟」之意義：眾生性等若滅盡，我此十願乃盡，而實不盡**

（1）**眾生性竟**者，若眾生都盡滅，我願便應息；隨（2）**世間性**盡、（3）**虛空性**盡、（4）**諸法性**盡、（5）**涅槃性**盡、（6）**諸佛生性**盡、（7）**諸**[[253]](#footnote-253)**智性**盡、（8）**一切眾生心所緣性**盡、（9）**入佛法智性**盡、（10）**世間轉**、**法轉**、**智轉**盡，我此十願爾乃盡息；

但是**「眾生性」等十事實不盡**，**我是福德善根亦不盡**、**不息**。

「**不息」義**者，無量、無邊、不可思議、過諸算數，名為「**不息」**。

**2、釋世間性、眾生性等無量無邊**

**（1）世間性**

如此三千大千世界、十方無量無邊，過諸算數故，名為「**世間無邊」**。

**（2）眾生性**

是諸世界中，三界六趣眾生無邊故，名為「**眾生性無邊」**。

**（3）虛空性**

是一切世界中，內外二種虛空性[[254]](#footnote-254)無邊故，名為**「虛空性無邊」**。

**（4）法性**

是諸世界中，欲、色、無色、無漏性所攝有為法無邊故，名為「**法性無邊」**。

**（5）涅槃性**

若一切眾生滅度，涅槃性不增不減，是故「**涅槃性無邊」**。

**（6）佛生性**

若過去十（35a）方諸佛無量無邊，今現在十方諸佛亦無量無邊，未來十方世界諸佛亦無量無邊。是故「**佛生**[[255]](#footnote-255)**性無邊」**。

**（7）諸佛智性**

諸佛智無量、不可稱、不可量，無等、無等等，無對、無比故，**諸佛智性**亦無量無邊，如佛告阿難：「**是聲聞人、諸佛智無量。**」是故「**諸佛智性」**無量無邊。

**（8）一切心所緣**

於過去世一一眾生無量無邊心，是諸心皆有緣生；未來世亦如是；現在世一切眾生心亦無量無邊，皆有緣生；是故「**心所緣」**亦無量無邊。

**（9）諸佛行處智**

諸佛力略說有四十不共法。是四十不共法，一一法行處[[256]](#footnote-256)無量無邊。行處無量無邊故，智亦無量無邊，是故說「**佛行處智」**無量無邊。

**（10）世間轉、法轉、智轉**

**A、總標**

**世間轉、法轉、智轉**者，「轉」名「以此法，有所轉。」

**B、別釋**

**（A）世間轉**

**世間**者，世間有二種：國土世間、眾生世間。[[257]](#footnote-257)**此中說「眾生世間」**。諸佛及諸菩薩，以無量無邊方便力**引導**眾生。

**（B）法轉**

**法轉**者，以無量無邊善根福德，**攝取**諸佛法。

**（C）智轉**

**智轉**者，無量諸善法、六波羅蜜、十地等**攝取**佛智，是故「**智轉」**[[258]](#footnote-258)無邊。

**C、三轉合成一願**

此三同轉故，合為一願。

**三、小結**

是菩薩一一願牢堅故，成是十無盡願。

**（參）結成**

**方**如虛空，**時**如未來際。如是以略說、廣說，解是**十願究竟**。

**附錄：蘊處界對照表**

5無為法(3)

4不相應行法(14)

3心所法(46)

2心法(1)

1色法(11)

無　　為(3)

不相應行(14)

一切心所(46)

無 表 色(1)

12法處

11觸處

10味觸

9香處

8聲處

7色處

6意處

5身處

4舌處

3鼻處

2耳處

1眼處

18意識界

17身識界

16舌識界

15鼻識界

14耳識界

13眼識界

12法　界(64)

11觸　界

10味　界

9香　界

8聲　界

7色　界

6意　界

5身　界

4舌　界

3鼻　界

2耳　界

1眼　界

◎無為(3)

5識蘊(1)

4行蘊(58)

3想蘊(1)

2受蘊(1)

1色蘊(11)

無表色

五　境

五　根

不相應行(14)

受想以外之心所(44)

**五　　蘊**

**十 二 處**

**十 八 界**

**五　　位**

1. 參見《十住毘婆沙論》卷1〈2入初地品〉（大正26，23a21-26a10）。 [↑](#footnote-ref-1)
2. （1）「菩薩以**二十七法**淨治初地」，參見《十住毘婆沙論》卷2〈4淨地品〉（大正26，28c23-30b9）。

（2）「多行**七事**能淨治初地」，參見《十住毘婆沙論》卷2〈3地相品〉（大正26，26a19-22），《十住毘婆沙論》卷12〈26譬喻品〉（大正26，89c6-10）。

（3）「行**十法**能淨治初地」，參見《十住毘婆沙論》卷9〈19四法品〉（大正26，68b3-9）。 [↑](#footnote-ref-2)
3. 「信力增上」乃至「不樂世間法」等二十七種功德，參見《十住毘婆沙論》卷2〈4淨地品〉（大正26，28c23-30b9）。 [↑](#footnote-ref-3)
4. 案：下一偈頌前半為初願，後半為第二願。 [↑](#footnote-ref-4)
5. （1）《十住經》卷1〈1歡喜地〉（大正10，501a12-17）：

菩薩如是安住歡喜地，發諸大願，生如是決定心，所謂我當供養一切諸佛，皆無有餘，一切供養之具隨意供養，心解清淨，發如是大願，廣大如法性、究竟如虛空，盡未來際、盡供養一切劫中所有諸佛以大供養具，無有休息。

（2）《大方廣佛華嚴經》卷34〈26十地品〉（大正10，181c11-15）：

佛子！菩薩住此歡喜地，能成就如是大誓願、如是大勇猛、如是大作用，所謂：「生廣大清淨決定解，以一切供養之具，恭敬、供養一切諸佛，令無有餘，廣大如法界，究竟如虛空，盡未來際一切劫數，無有休息。」

（3）《佛說十地經》卷1〈1菩薩極喜地〉（大正10，538c9-14）：

復次！菩薩住於極喜地時，引發如是諸大誓願、諸大勇決、諸大出離，為以無餘供養之具及以周備承事品類，普遍供養一切如來。一切行相勝妙成就，而以最上勝解，清淨廣大法界、盡虛空性、窮未來際一切劫數佛出世數，無有休息，**為大供事發初大願**。 [↑](#footnote-ref-5)
6. （1）《十住經》卷1〈1歡喜地〉（大正10，501a17-22）：

又，一切諸佛所說經法皆悉受持，攝一切諸佛阿耨多羅三藐三菩提故，一切諸佛所教化法悉皆隨順、一切諸佛法皆能守護，發如是大願，廣大如法性、究竟如虛空，盡未來際、盡皆守護一切劫中一切佛法，無有休息。

（2）《大方廣佛華嚴經》卷34〈26十地品〉（大正10，181c15-18）：

又發大願：「願受一切佛法輪，願攝一切佛菩提，願護一切諸佛教，願持一切諸佛法，廣大如法界，究竟如虛空，盡未來際一切劫數，無有休息。」

（3）《佛說十地經》卷1〈1菩薩極喜地〉（大正10，538c14-18）：

為欲受持一切如來所說法眼，為欲攝受諸佛菩提，為護一切正等覺教，廣大法界、盡虛空性、窮未來際一切劫數，無有休息，**為攝受妙法發第二大願**。 [↑](#footnote-ref-6)
7. 奉給：供給，供應。（《漢語大詞典》（二），p.1513） [↑](#footnote-ref-7)
8. （稱）＋名【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，30d，n.7） [↑](#footnote-ref-8)
9. 侍（ㄕˋ）：1.陪從或伺候尊長。（《漢語大詞典》（一），p.1312） [↑](#footnote-ref-9)
10. （1）《增壹阿含經》卷45〈48十不善品〉（4）（大正2，790a8-791b29）。

（2）另參見《長阿含經》卷1（第1經）《大本經》（大正1，1b13-10c29）。 [↑](#footnote-ref-10)
11. （1）案：毘婆尸佛為過去七佛之第一佛。

（2）七佛：又稱過去七佛。指釋迦佛及其出世前所出現之佛，共有七位。即毘婆尸佛、尸棄佛、毘舍浮佛、拘留孫佛、拘那含牟尼佛、迦葉佛與釋迦牟尼佛。（《佛光大辭典》（一），p.96.2-96.3） [↑](#footnote-ref-11)
12. 術＝率【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，30d，n.9） [↑](#footnote-ref-12)
13. 及＝又【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，30d，n.10） [↑](#footnote-ref-13)
14. （1）《十住經》卷1〈1歡喜地〉（大正10，501a22-27）：

又，一切世界一切諸佛從兜率天來下、入胎，及在胎中、初生時、出家時、成佛道時，悉當勸請轉大法輪、示入大涅槃。我於爾時**盡往供養、攝法為首**，三時轉故，發如是大願，廣大如法性、究竟如虛空，盡未來際、盡一切劫奉迎供養一切諸佛，無有休息。

（2）《大方廣佛華嚴經》卷34〈26十地品〉（大正10，181c18-23）：

又發大願：「願一切世界佛興于世，從兜率天宮沒、入胎、住胎、初生、出家、成道、說法、示現涅槃，皆悉往詣**親近供養，為眾上首，受行正法**，於一切處一時而轉，廣大如法界，究竟如虛空，盡未來際一切劫數，無有休息。」

（3）《佛說十地經》卷1〈1菩薩極喜地〉（大正10，538c18-24）：

為一切佛出現於世，無餘一切諸世界中，住覩史多天宮為首，降下、入胎、住胎、生長、出家、成道、受梵王請轉大法輪、示大涅槃，**為悉往詣供養、受法加行為先**，為一切處同時而轉，廣大法界、盡虛空性、窮未來際一切劫數佛出世數，無有休息，**為悉往詣發第三大願**。 [↑](#footnote-ref-14)
15. 術＝率【明】【宮】。（大正26，30d，n.11） [↑](#footnote-ref-15)
16. 印順法師，《大乘起信論講記》，pp.318-319：

初住菩薩，隨願化現八種利益眾生事：

一、「從兜率天退」：兜率天，此云知足天，是欲界第四天。最後生菩薩，住在此天中；等到要下生成佛，即先從兜率天退歿。

二、「入胎」：如釋迦佛現入摩耶夫人的胎中。

三、「住胎」：即十月在胎，逐漸的成長。

四、「出胎」：如釋迦佛在嵐毘尼園降生。

五、「出家」：如釋迦佛見老病死苦而踰城出家。

六、「成道」：如釋迦佛在菩提樹下成道。

七、「轉法輪」：如釋迦佛成道以後，到鹿野苑，為五比丘轉四諦法輪。

八、「入於涅槃」：如釋迦佛末後於拘尸那的雙樹間入涅槃。

這八種相，是佛應化世間，從始至終的過程。八相成道，自來即有二說：

一、如本論所列舉的，這是順於一般大乘經的。

二、有的沒有「**住胎相**」，但在成道前加「**降魔相**」。 [↑](#footnote-ref-16)
17. 伎樂：1.音樂舞蹈。（《漢語大詞典》（一），p.1179） [↑](#footnote-ref-17)
18. （1）《十住經》卷1〈1歡喜地〉（大正10，501a27-b5）：

又，一切諸菩薩所行，廣大、高遠、無量、不可壞、無有分別，諸波羅蜜所攝、諸地所淨，生諸助道法，有相、無相，道有成、有壞，一切菩薩所行諸地道及諸波羅蜜本行，教化令其受行，心得增長，發如是大願，廣大如法性、究竟如虛空，盡未來際、**盡一切劫中諸菩薩所行，以法教化成熟眾生，無有休息**。

（2）《大方廣佛華嚴經》卷34〈26十地品〉（大正10，181c23-28）：

又發大願：「願一切菩薩行廣大、無量、不壞、不雜，攝諸波羅蜜，淨治諸地，總相、別相、同相、異相、成相、壞相，所有菩薩行皆如實說，教化一切，令其受行，心得增長，廣大如法界，究竟如虛空，盡未來際一切劫數，無有休息。」

（3）《佛說十地經》卷1〈1菩薩極喜地〉（大正10，538c24-539a1）：

**為欲引發諸菩薩行**，廣大無量及無分別波羅蜜多之所攝受，淨治諸地總相、別相、同相、異相、成相、壞相，諸菩薩行如實無倒，顯示菩薩智地之道，悉能瑩飾諸到彼岸，授與教授教誡所持資助發心，廣大法界、盡虛空性、窮未來際一切劫數及正行數，無有休息，為是**引發第四大願**。 [↑](#footnote-ref-18)
19. 教＋（化）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，30d，n.15） [↑](#footnote-ref-19)
20. （1）《十住經》卷1〈1歡喜地〉（大正10，501b5-12）：

又，一切眾生，若有色、若無色，若有想、若無想、若非有想非無想，若卵生、若胎生，若濕生、若化生，三界繫、入於六道，在一切生處、名色所攝，為教化成熟一切眾生、斷一切世間道、令住佛法、集一切智慧使無有餘，發如是大願，廣大如法性、究竟如虛空，盡未來際、盡一切劫教化一切眾生，無有休息。

（2）《大方廣佛華嚴經》卷34〈26十地品〉（大正10，181c28-182a5）：

又發大願：「願一切眾生界有色、無色，有想、無想、非有想非無想，卵生、胎生、濕生、化生，三界所繫、入於六趣一切生處、名色所攝，如是等類，我皆教化，令入佛法，令永斷一切世間趣，令安住一切智智道，廣大如法界，究竟如虛空，盡未來際一切劫數，無有休息。」

（3）《佛說十地經》卷1〈1菩薩極喜地〉（大正10，539a1-8）：

為欲成就無餘一切諸有情界，有色、無色，有想、無想、非有想非無想，卵生、胎生、濕生、化生，三界所繫、入於六趣、繫屬一切受生之處、名色所攝，為令趣入於佛法中，為令永斷一切趣數，為令安處一切智智，廣大法界、盡虛空性、窮未來際一切劫數有情界數，無有休息，**為欲成熟諸有情界發第五大願**。 [↑](#footnote-ref-20)
21. （1）印順法師，《如來藏之研究》，第二章，第二節〈如來與界〉，p.32：

在鳩摩羅什（Kumārajīva）的譯典中，有「法位」一詞。**入「正性離生」（samyaktva-niyāma），或作「正性決定」**。**入正性決定，或譯作入正決定，羅什是譯作「入正位」的**。**niyāma──尼夜摩，羅什譯作「位」，所以「法位」是dharma-niyāmatā的別譯**。

（2）印順法師，《大乘起信論講記》，p.321：

**入正位，即入正性離生，或入正性決定**。**聲聞以見道、發無漏慧名入正位**。**大乘以發心住的悟不由他、入正定聚，名為入正位**。 [↑](#footnote-ref-21)
22. 《大智度論》卷54〈27天主品〉（大正25，445a20-28）：

**示**者，示人好醜、善不善、應行不應行；生死為醜，涅槃安隱為好。分別三乘，分別六波羅蜜，如是等名示。

**教**者，教言汝捨惡行善，是名教。

**利**者，未得善法味故，心則退沒，為說法引導令出，汝莫於因時求果，汝今雖勤苦，果報出時大得利益，令其心利故名利。

**喜**者，隨其所行而讚歎之，令其心喜，若樂布施者，讚布施則喜，故名喜。

以此四事，莊嚴說法。 [↑](#footnote-ref-22)
23. （1）《十住經》卷1〈1歡喜地〉（大正10，501b12-18）：

又，一切世間廣狹、極高、無量、不可分別、不可移動、不可說，麁、細，正住、倒住，首足相對、平坦圓方，隨入如是世間，智如帝網，經幻事差別，如是，**十方世界差別皆現前知**。發如是大願，廣大如法性、究竟如虛空，盡未來世、盡一切劫如是世界皆現前淨知，無有休息。

（2）《大方廣佛華嚴經》卷34〈26十地品〉（大正10，182a5-9）：

又發大願：「願一切世界廣大、無量，麁細、亂住、倒住、正住，若入、若行、若去，如帝網差別，**十方無量種種不同，智皆明了，現前知見**，廣大如法界，究竟如虛空，盡未來際一切劫數，無有休息。」

（3）《佛說十地經》卷1〈1菩薩極喜地〉（大正10，539a8-12）：

為欲無餘一切世界廣大、無量、麁細，亂住、覆住、仰住，帝網差別，入於十方**種種異相，皆以隨行，現前知見**，廣大法界、盡虛空性、窮未來際一切劫數及世界數，無有休息，**為欲往趣發第六大願。** [↑](#footnote-ref-23)
24. 覺意法：指七覺支。參見《雜阿含經》卷26（705經）（大正2，189b27-29）：

若修習七覺支，多修習令增廣，是則不退法。何等為七？謂念覺支、擇法覺支、精進覺支、猗覺支、喜覺支、定覺支、捨覺支，是名不退法。 [↑](#footnote-ref-24)
25. 《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，715b11-13）：

**所應修法**云何？謂善有為法。

**非所應修法**云何？謂不善、無記法及擇滅。 [↑](#footnote-ref-25)
26. 《大智度論》卷31〈1序品〉（大正25，288c21-23）：

**有為法**名**因緣和合生**，所謂五眾、十二入、十八界等。

**無為法**名**無因緣**，常不生不滅，如虛空。 [↑](#footnote-ref-26)
27. （1）《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，716b15-17）：

**因緣法**云何？謂一切法。

**非因緣法**云何？謂如是法求不可得，以一切法是因緣故。

（2）案：與第84項重複。 [↑](#footnote-ref-27)
28. 案：與第95項重複。 [↑](#footnote-ref-28)
29. （1）《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，716b5-6）：

**聖諦所攝法**云何？謂**一切有為法**及**擇滅**。

**非聖諦所攝法**云何？謂**虛空、非擇滅**。

（2）《大智度論》卷94〈84四諦品〉（大正25，721a12-13）：

**非四諦者，虛空、非數緣盡**；餘在四諦。 [↑](#footnote-ref-29)
30. 案：「出」或指「出離」。 [↑](#footnote-ref-30)
31. （1）《舍利弗阿毘曇論》卷21〈攝相應分〉（大正28，662b22-24）：

何謂**悔法**？於作非作處，作非作已，若悔心燋熱，是名悔法。

何謂**無悔法**？除悔，若餘法是名無悔法。

（2）《阿毘達磨法蘊足論》卷9〈16雜事品〉（大正26，497a29-b1）：

云何惡作？謂心**變**、心懊、心**悔**，我惡作惡作性，總名惡作。 [↑](#footnote-ref-31)
32. 《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，716c27-717a5）：

**小法**云何？謂小信、小欲、小勝解及彼相應法，彼俱有法，若諸色法，少小、微細、不多、不廣，是名小法。

**大法**云何？謂大信、大欲、大勝解及彼相應法，彼俱有法，若諸色法雖復多廣，而非無邊、無際、無量，若虛空、非擇滅，是名大法。

**無量法**云何？謂無量信、無量欲、無量勝解及彼相應法，彼俱有法，若諸色法多廣、無邊、無際、無量，若擇滅，是名無量法。 [↑](#footnote-ref-32)
33. （1）《阿毘曇毘婆沙論》卷15〈3人品〉（大正28，115a20）：

**可斷法**云何？答言：**一切有漏法**。

（2）《十住毘婆沙論》卷14〈28分別二地業道品〉（大正26，96c29-97a1）：

或可斷，或不可斷。**有漏可斷，無漏不可斷**。可見、可知亦如是。 [↑](#footnote-ref-33)
34. 不＝非【宋】【元】【明】【宮】＊。（大正26，31d，n.1） [↑](#footnote-ref-34)
35. （1）《阿毘達磨大毘婆沙論》卷76（大正27，392b17-24）：

問：**有漏法**云何？答：十處、二處少分──謂意處、法處少分。

問：**無漏法**云何？答：二處少分──謂即意處、法處少分。

問：有漏、無漏其義云何？

答：若法能長養諸有、攝益諸有、任持諸有，是**有漏**義。與此相違是**無漏**義。

復次，若法能令諸有相續生老病死、流轉不絕是**有漏**義。與此相違是**無漏**義。

（2）《大智度論》卷44〈11幻人無作品〉（大正25，381b26-29）：

何等為**有漏法**？五受眾、十二入、十八界，六種、六觸、六受，四禪乃至四無色定，是名有漏法。

何等為**無漏法**？四念處乃至十八不共法及一切種智，是名無漏法。 [↑](#footnote-ref-35)
36. 《阿毘達磨品類足論》卷7〈6辯攝等品〉（大正26，719b16-18）：

**欲界繫法**云何？謂欲界繫五蘊。

**色界繫法**云何？謂色界繫五蘊。

**無色界繫法**云何？謂無色界四蘊。

**不繫法**云何？謂一切無漏法。 [↑](#footnote-ref-36)
37. （1）《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，716a5-6）：

**有上法**云何？謂**一切有為法及虛空、非擇滅**。

**無上法**云何？謂**擇滅**。

（2）《大智度論》卷55〈28幻人聽法品〉（大正25，449b21-22）：

如阿毘曇中說：「**有上法**者，一切有為法，及虛空、非智緣盡。

**無上法**者，智緣盡，所謂涅槃。」 [↑](#footnote-ref-37)
38. 《眾事分阿毘曇論》卷5〈6分別攝品〉（大正26，650b4-7）：

云何**有覺有觀法**？謂若覺觀相應。

云何**無覺有觀法**？謂若法覺不相應、觀相應。

云何**無覺無觀法**？謂若法覺觀不相應。 [↑](#footnote-ref-38)
39. 不＝非【宋】【元】【明】【宮】＊。（大正26，31d，n.1） [↑](#footnote-ref-39)
40. 《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，716b8-9）：

**相應法**云何？謂一切心、心所法。

**不相應法**云何？謂色、無為、心不相應行。 [↑](#footnote-ref-40)
41. （1）《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，715c26-27）：

**有所緣法**云何？謂一切心、心所法。

**無所緣法**云何？謂色、無為、心不相應行。

（2）《阿毘達磨品類足論》卷5〈6辯攝等品〉（大正26，711c15-16）：

有事法、無事法，**有緣法、無緣法**。

（3）《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，716a3-5）：

有事、**有緣法**云何？謂有為法。

無事、**無緣法**云何？謂無為法。 [↑](#footnote-ref-41)
42. （1）《眾事分阿毘曇論》卷4〈6分別攝品〉（大正26，647c17-22）：

云何**有次第法**？謂彼「有漏心、心法」次第生餘「心、心法」，已起、當起；及無想正受、滅盡正受，已起、當起，是名「有次第法」。

云何**非有次第法**？謂**除**「有次第心、心法」，若餘心、心法；**除「**有次第心不相應行」，若餘心不相應行、色及無為。

（2）《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，715a16-23）：

**有為等無間法**云何？謂「有漏心、心所法」等無間諸餘「有漏無漏心、心所法」，若已生、若正生；及無想定、滅定，若已生、若正生，是名「有為等無間法」。

**非有為等無間法**云何？謂**除**「有為等無間心、心所法」，諸餘心、心所法；及**除**※「有為等無間心不相應行」，諸餘心不相應行，并色、無為，是名「非有為等無間法」。

※案：《大正藏》原作「餘」，今依宋本等改作「除」。

※餘＝除【宋】【元】【明】【宮】【聖】。（大正26，715d，n.1） [↑](#footnote-ref-42)
43. （1）《眾事分阿毘曇論》卷4〈6分別攝品〉（大正26，646c23-24）：

云何**可見法**？謂一入。

云何**不可見法**？謂十一入。

（2）《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，714a15-16）：

**有見法**云何？謂一處。

**無見法**云何？謂十一處。 [↑](#footnote-ref-43)
44. （1）《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，714a16-17）：

**有對法**云何？謂十處。

**無對法**云何？謂二處。

（2）《阿毘達磨俱舍論》卷2〈1分別界品〉（大正29，7a13-15）：

唯色蘊攝十界有對。對是礙義，此復三種：障礙、境界、所緣異故。

障礙有對，謂十色界。 [↑](#footnote-ref-44)
45. （1）《眾事分阿毘曇論》卷5〈6分別攝品〉（大正26，649b20-22）：

云何**可見有對法**？謂一入。

云何**不可見有對法**？謂九入。

云何**不可見無對法**？謂二入。

（2）《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，716c19-21）：

**有見有對法**云何？謂一處。

**無見有對法**云何？謂九處。

**無見無對法**云何？謂二處。 [↑](#footnote-ref-45)
46. 《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，714a18-19）：

**有為法**云何？謂十一處、一處少分。

**無為法**云何？謂一處少分。 [↑](#footnote-ref-46)
47. （1）《眾事分阿毘曇論》卷4〈6分別攝品〉（大正26，649a14-15）：

云何**有出法**？謂**有為法**。

云何**非有出法**？謂**無為法**。

（2）參見《眾事分阿毘曇論》卷6〈6分別攝品〉（大正26，657b27-c1）。 [↑](#footnote-ref-47)
48. （1）《眾事分阿毘曇論》卷4〈6分別攝品〉（大正26，648c21-23）：

云何**惱法**？謂不善法及隱沒無記。

云何**非惱法**？謂善法及不隱沒無記。

（2）《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，715c17-20）：

**煩惱法**云何？謂若法是纏。

**非煩惱法**云何？謂若法非纏。

**染污法**云何？謂不善及有覆無記法。

**不染污法**云何？謂善及無覆無記法。 [↑](#footnote-ref-48)
49. 《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，715a9）：

**有法**云何？謂**有漏法**。

**非有法**云何？謂**無漏法**。 [↑](#footnote-ref-49)
50. 《舍利弗阿毘曇論》卷7〈非問分〉（大正28，582b3-9）：

云何**樂報業**？若業樂果，是名樂報業。

云何**苦報業**？若業苦果，是名苦報業。

云何**非樂非苦報業**？除樂報、苦報業，若餘業，是名非樂報非苦報業。

云何**樂報業**？若業善，有報，是名樂報業。

云何**苦報業**？若業不善，是名苦報業。

云何**非樂非苦報業**？除樂報、苦報業，若餘業，是名非樂非苦報業。 [↑](#footnote-ref-50)
51. （1）《眾事分阿毘曇論》卷4〈6分別攝品〉（大正26，646c21-23）：

云何**色法**？謂十種色入，及一入少分。

云何**非色法**？謂一入及一入少分。

（2）《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，714a14-15）：

**有色法**云何？謂十處、一處少分。

**無色法**云何？謂一處、一處少分。 [↑](#footnote-ref-51)
52. 《阿毘達磨品類足論》卷7〈6辯攝等品〉（大正26，719b19-23）：

**善為因法**云何？謂善有為法及善法異熟。

**不善為因法**云何？謂欲界繫染污及不善法異熟。

無記為因法云何？謂無記有為及不善法。

非善為因、非不善為因、非無記為因法云何？謂無為法。 [↑](#footnote-ref-52)
53. 《阿毘達磨品類足論》卷6（大正26，716a28-b1）：

**定法**云何？謂五無間業，及學無學法。

**非定法**云何？謂除五無間業，諸餘有漏及無為法。 [↑](#footnote-ref-53)
54. （1）《眾事分阿毘曇論》卷5〈6分別攝品〉（大正26，647b8-10）：

云何**業法**？謂身業、口業、思業。

云何**非業法**？謂除身、口業，若餘色；除思業，若餘行除※；餘受等三陰，及無為。

※除＝陰【宋】【元】【明】【宮】【聖】（大正26，647d，n.8）

（2）《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，714c3-5）：

**業法**云何？謂身、語業及思。

**非業法**云何？謂除身、語業，諸餘色；除思，諸餘行蘊；及三蘊全，并無為法。 [↑](#footnote-ref-54)
55. 《阿毘達磨俱舍論》卷10〈3分別世品〉（大正29，52c5-6）：

眼等五觸說名**有對**，以有對根為所依故。 [↑](#footnote-ref-55)
56. 《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，716c6-7）：

**善法**云何？謂善五蘊及擇滅。

**不善法**云何？謂不善五蘊。 [↑](#footnote-ref-56)
57. 《大智度論》卷80〈67無盡方便品〉（大正25，624b10）：

是布施物，非定是樂因緣：或時得食腹脹而死，或時得財為賊所害，亦以得財物故生慳貪心而墮餓鬼中；又此財物有為相故；**念念生滅**無常；生苦因緣。 [↑](#footnote-ref-57)
58. 《阿毘達磨俱舍釋論》卷1〈1分別界品〉（大正29，165a23-25）：

隨所有色，若過去、未來、現在，若內、若外，若麁、若細，若鄙、若美，若遠、若近，此一切色**攝聚**一處，說名色陰。 [↑](#footnote-ref-58)
59. 《舍利弗阿毘曇論》卷16〈非問分〉〈10道品〉（大正28，637b1-5）：

何謂**六明分法**？如世尊說：「六法親近多修學，生明得明分，能令明廣大。」

何謂六？無常想、無常苦想、苦無我想、食不淨想、一切世間不樂想、死想。 [↑](#footnote-ref-59)
60. 《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，715c4-7）：

緣起法云何？謂**有為法**。

非緣起法云何？謂**無為法**。

緣已生、非緣已生法，**因法、非因法**，有因法、非有因法，因已生法、非因已生法亦爾。 [↑](#footnote-ref-60)
61. （1）《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，716b15-17）：

**因緣法**云何？謂一切法。

**非因緣法**云何？謂如是法求不可得，以一切法是因緣故。

（2）案：與第11項相同。 [↑](#footnote-ref-61)
62. 《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，715c4-7）：

緣起法云何？謂**有為法**。

非緣起法云何？謂**無為法**。……

**因已生法、非因已生法亦爾**。 [↑](#footnote-ref-62)
63. 《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，715c4-7）：

緣起法云何？謂**有為法**。

非緣起法云何？謂**無為法**。……

**有因法、非有因法**，因已生法、非因已生法**亦爾**。 [↑](#footnote-ref-63)
64. 《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，715b29-c4）：

**已滅法**云何？謂過去法。

**非已滅法**云何？謂未來、現在及無為法。

**正滅法**云何？謂若法現在現前正滅。

**非正滅法**云何？謂除現在現前正滅法諸餘現在及過去、未來，并無為法。 [↑](#footnote-ref-64)
65. 《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，716b3-5）：

**根法**云何？謂**內六處**及**法處所攝根法**。

**非根法**云何？謂**外五處**及**法處所攝非根法**。

※案：「法處所攝根法」或指二十二根中的「命根，樂根、苦根、喜根、憂根、捨根，信根、精進根、念根、定根、慧根。未知當知根，已知根，具知根」等。 [↑](#footnote-ref-65)
66. （1）《眾事分阿毘曇論》卷5〈6分別攝品〉（大正26，647a9-11）：

云何**心共有法**？謂若心共有十一入少分，除意入。

云何**非心共有法**？謂意入，若非心共有十一入少分。

（2）《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，714a29-b2）：

**心俱有法**云何？謂心俱有十一處少分，除意處。

**非心俱有法**云何？謂意處，及非心俱有十一處少分。

（3）《舍利弗阿毘曇論》卷21〈攝相應分〉（大正28，665a1-4）：

何謂**共心法**？若法隨心轉，共心生、共住、共滅，是名共心法。

何謂**不共心法**？若法不隨心轉，不共心生、不共住、不共滅，是名不共心法。 [↑](#footnote-ref-66)
67. 《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，714a23）：

**心法**云何？謂一處。

**非心法**云何？謂十一處。 [↑](#footnote-ref-67)
68. 《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，714a23-26）：

**心所法**云何？謂若法與心相應。此復云何？謂受蘊、想蘊、相應行蘊。

**非心所法**云何？謂若法心不相應。此復云何？謂色、心、心不相應行、無為。 [↑](#footnote-ref-68)
69. （1）共觸五法：可能指「觸、作意、受、想、思」。待考。

（2）《舍利弗阿毘曇論》卷26（大正28，687c14-16）：

由憶想假稱生受、想、思、觸、思惟，是謂名。

**復次，觸首五法――受、想、思、觸、思惟，是謂名**。 [↑](#footnote-ref-69)
70. （1）案：共「得」十六法，待考。

（2）參見《阿毘曇甘露味論》卷2〈16雜品〉（大正28，979b28-c3）：

**云何不相應法？得等十七法**。十七法者，一、成就，二、無想定，三、滅盡定，四、無想處，五、命根，六、種類，**七、處得，八、物得，九、入得**，十、生，十一、老，十二、住，十三、無常，十四、名眾，十五、字眾，十六、味眾，十七、凡夫性。 [↑](#footnote-ref-70)
71. 案：與第13項相同。 [↑](#footnote-ref-71)
72. 《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，716c6-8）：

**善法**云何？謂善五蘊及擇滅。

**不善法**云何？謂不善五蘊。

**無記法**云何？謂無記五蘊及虛空、非擇滅。 [↑](#footnote-ref-72)
73. 《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，716c10-16）：

**見所斷法**云何？謂若法隨信、隨法行現觀邊忍所斷。此復云何？謂見所斷八十八隨眠及彼相應法，并彼等起心不相應行。

**修所斷法**云何？謂若法學見迹修所斷。此復云何？謂修所斷十隨眠及彼相應法，若彼等起身語業、若彼等起心不相應行、若不染污有漏法。

**非所斷法**云何？謂無漏法。 [↑](#footnote-ref-73)
74. （1）《阿毘達磨品類足論》卷6〈6辯攝等品〉（大正26，716c8-10）：

**學法**云何？謂學五蘊。

**無學法**云何？謂無學五蘊。

**非學非無學法**云何？謂有漏五蘊及無為法。

（2）《瑜伽師地論》卷66（大正30，668a11-19）：

云何**學法**？謂或預流、或一來、或不還有學補特伽羅；若出世有為法、若世間善法，是名學法。何以故？依止此法於時時中，精進修學增上戒學、增上心學、增上慧學故。

云何**無學法**？謂阿羅漢諸漏已盡，若出世有為法、若世間善法，是名無學法。

云何**非學非無學法**？謂除先所說學、無學法，所餘預流乃至阿羅漢法；若墮一切異生相續，若彼增上所有諸法，當知是名非學非無學法。 [↑](#footnote-ref-74)
75. （1）《摩訶般若波羅蜜經》卷5〈19廣乘品〉（大正8，254c13-19）：

復次，須菩提！菩薩摩訶薩摩訶衍，所謂三三昧。何等三？空、無相、無作三昧。

空三昧名諸法自相空，是名**空解脫門**。

無相名壞諸法相不憶不念，是名**無相解脫門**。

無作名諸法中不願作，是名**無作解脫門**。

是名菩薩摩訶薩摩訶衍，以不可得故。

（2）《摩訶般若波羅蜜經》卷24〈79善達品〉（大正8，399a19-22）：

**一切善法皆入三解脫門**。何以故？一切法自相空，是名**空解脫門**；一切法無相，是名**無相解脫門**；一切法無作無起相，是名**無作解脫門**。

（3）《大智度論》卷89〈79善達品〉（大正25，692a8-9）：

**三解脫門近涅槃，亦能攝一切實善法**，是故說菩薩應學。

（4）《大智度論》卷20〈1序品〉（大正25，207c4-15）：

**是三解脫門，摩訶衍中是一法，以行因緣故，說有三種：觀諸法空是名「空」；於空中不可取相，是時空轉名「無相」；無相中不應有所作為三界生，是時無相轉名「無作」。**

譬如城有三門，一人身不得一時從三門入，若入則從一門。諸法實相是涅槃城，城有三門：空、無相、無作。若人入空門，不得是空，亦不取相，是人直入，事辦故，不須二門。若入是空門，取相得是空，於是人不名為門，通塗更塞。若除空相，是時從無相門入。若於無相相心著、生戲論，是時除取無相相，入無作門。 [↑](#footnote-ref-75)
76. （1）《十住經》卷1〈1歡喜地〉（大正10，501b18-23）：

又，以一切佛土入一佛土、一佛土入一切佛土，**一一佛土無量光明莊嚴、離諸垢穢、具足清淨道**，有無量智慧眾生悉滿其中，常有諸佛大神通力，隨眾生心而為示現，發如是大願，廣大如法性、究竟如虛空，盡未來際、盡一切劫清淨如是國土，無有休息。

（2）《大方廣佛華嚴經》卷34〈26十地品〉（大正10，182a9-15）：

又發大願：「願一切國土入一國土，一國土入一切國土，**無量佛土普皆清淨**，光明眾具以為莊嚴，離一切煩惱，成就清淨道，無量智慧眾生充滿其中，普入廣大諸佛境界，隨眾生心而為示現，皆令歡喜，廣大如法界，究竟如虛空，盡未來際一切劫數，無有休息。」

（3）《佛說十地經》卷1〈1菩薩極喜地〉（大正10，539a12-18）：

為令一切諸佛剎土，復一剎土入於一切諸佛剎土，普皆清淨，無量佛剎光明嚴具以為莊飾，離諸煩惱成清淨道，無量智性有情充滿，普入廣大諸佛境界，隨諸有情意樂示現皆令歡喜，廣大法界、盡虛空性、窮未來際一切劫數及佛剎數，無有休息，**為飾一切諸佛剎土發第七大願。** [↑](#footnote-ref-76)
77. 《十住毘婆沙論》卷12〈26譬喻品〉（大正26，89c27-28）：

於與己等中勝而心自高，名為憍慢。 [↑](#footnote-ref-77)
78. 《十住毘婆沙論》卷12〈26譬喻品〉（大正26，89c26-27）：

自謂我於勝人中勝，名為大慢。 [↑](#footnote-ref-78)
79. 參見《大毘婆沙論》卷43（大正27，225c13-24）：

慢有七種：一、慢，二、過慢，三、慢過慢，四、我慢，五、增上慢，六、卑慢，七、邪慢。

**慢**者，於劣謂己勝，或於等謂己等。由此起慢、已慢、當慢，心舉恃、心自取。

**過慢**者，**於等謂己勝**，或**於勝謂己等**。由此起慢廣說如前。

**慢過慢**者，於勝謂己勝。由此起慢廣說如前。

**我慢**者，於五取蘊謂我、我所。由此起慢廣說如前。

**增上慢**者，於勝功德未得謂得，未獲謂獲，未觸謂觸，未證謂證。由此起慢廣說如前。

**卑慢**者，於他多勝謂己少劣。由此起慢廣說如前。

**邪慢**者，實自無德謂己有德。由此起慢廣說如前。 [↑](#footnote-ref-79)
80. 矯異、自親、激動、抑揚、因利求利為五邪命法，參見《大毘婆沙論》卷2〈4淨地品〉（大正26，29b8-c8）。 [↑](#footnote-ref-80)
81. 自恣：放縱自己，不受約束。（《漢語大詞典》（八），p.1324） [↑](#footnote-ref-81)
82. 《大智度論》卷34〈1序品〉（大正25，312c23-27）：

貪欲有二種：一者、邪貪欲，二者、貪欲。瞋恚有二種：一者、邪瞋恚，二者、瞋恚。愚癡有二種：一者、邪見愚癡，二者、愚癡。**是三種邪毒眾生難可化度，餘三易度**。 [↑](#footnote-ref-82)
83. 《雜阿含經》卷16（442經）（大正2，114b13-20）；《瑜伽師地論》卷44〈17菩提分品〉（大正30，538a9-14）。 [↑](#footnote-ref-83)
84. 《成實論》卷14〈186定難品〉（大正32，357c8-15）：

若人獨處為惡不羞，是名**無慚**。此人於後惡心轉增，眾中為惡亦無所恥，是名**無愧**。失善法本二白法故，常隨惡法是名**放逸**。以成就此三惡法故，不受所尊師長教**悔**※，名無恭敬；**反悷師教，名難與語**。如是則遠離師長，親近惡人，名習惡知識。於此中，從無慚生無恭敬，**從無愧生難與語**，從放逸生習惡知識。

※悔＝誨【宋】【元】【明】【宮】。（大正32，357d，n.17） [↑](#footnote-ref-84)
85. （1）《大智度論》卷39〈4往生品〉（大正25，346a3-4）：

三惡覺，所謂**欲覺、瞋覺、惱覺**名為麁；**親里覺、國土覺、不死覺**名為細。

（2）〔隋〕慧遠撰，《大乘義章》卷5〈八種惡覺義〉（大正44，574c1-14）：

八惡覺之義出《地持論》。邪心思想名之為覺，覺違正理故稱為惡。惡覺不同，離分有八。八名是何？一是欲覺，二是瞋覺，三名害覺，四親里覺，五國土覺，六不死覺，七族姓覺，八輕侮覺。

思量世間可貪之事而起欲心，名為**欲覺**。

思量世間怨憎之事而起瞋心，名為瞋覺，亦名**恚覺**。

念知打罵乃至奪命，名為**害覺**，亦名**惱覺**。

追憶親戚，名**親里覺**。念世安危，名**國土覺**。

謂身不死，為積眾具，名**不死覺**；又積眾具，資身令活，亦名**不死覺**。

思念氏族，若高若下，名**族姓覺**。

念陵他人，名**輕侮覺**，侮猶慢也。

此八猶是修道四使：欲、親、國土，**貪分攝**；瞋、害二覺，是**瞋分攝**；不死覺者，是**癡分攝**；族姓、輕侮，是**慢分攝**。八覺如是。 [↑](#footnote-ref-85)
86. 疑＋（悔）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，31d，n.6） [↑](#footnote-ref-86)
87. （1）《雜阿含經》卷24（611經）（大正2，171c1-4）：

云何不善聚？不善聚者，所謂五蓋，是為正說。所以者何？純一逸滿不善聚者，所謂五蓋。何等為五？謂**貪欲蓋、瞋恚蓋、睡眠蓋、掉悔蓋、疑蓋。**

（2）《增壹阿含經》卷24〈32善聚品〉（2）（大正2，674a14-17）：

彼云何名為不善聚？所謂五蓋。云何為五？**貪欲蓋、瞋恚蓋、睡眠蓋、調戲蓋、疑蓋，是謂名為五蓋。** [↑](#footnote-ref-87)
88. 災疫：指疫癘這種災禍。（《漢語大詞典》（七），p.33） [↑](#footnote-ref-88)
89. 反逆：2.叛逆，謀反。（《漢語大詞典》（二），p.862） [↑](#footnote-ref-89)
90. 外＋（多）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，31d，n.7） [↑](#footnote-ref-90)
91. 亢旱：大旱。（《漢語大詞典》（二），p.300） [↑](#footnote-ref-91)
92. 《大智度論》卷25〈1序品〉（大正25，243a12-13）：

**惡色**者，有人身色枯乾羸瘦，人不喜見；若在大眾，則亦有畏。 [↑](#footnote-ref-92)
93. 膽幹：膽略和才幹。（《漢語大詞典》（六），p.1390） [↑](#footnote-ref-93)
94. 儜（ㄋㄧㄥˊ）劣：懦怯庸劣。（《漢語大詞典》（一），p.1719） [↑](#footnote-ref-94)
95. 案：「僧佉」（Sāṃkhya），即數論學派。 [↑](#footnote-ref-95)
96. 案：「榆伽」（yoga），同「瑜伽」，為印度六派哲學之一。 [↑](#footnote-ref-96)
97. 案：「憂樓迦王」（Ulūka），又作「優樓佉、優樓迦」，印度六派哲學中勝論派之創始者。 [↑](#footnote-ref-97)
98. 參見《佛所行讚》卷5〈28分舍利品〉（大正4，53a7-11）：

古昔有勝王，名**迦蘭陀摩**，端坐起慈心，能伏大怨敵。

雖王四天下，名稱財利豐，終歸亦皆盡，如牛飲飽歸。 [↑](#footnote-ref-98)
99. 緣＝經【宋】【元】【宮】。（大正26，31d，n.10） [↑](#footnote-ref-99)
100. 頗羅墮：梵名Bharadvāja。為印度古代婆羅門六姓之一，或婆羅門十八姓之一。意譯利根仙人、辯才、滿、滿正。又作頗羅吒。（《佛光大辭典》（六），p.5949.2） [↑](#footnote-ref-100)
101. （1）韋（ㄨㄟˊ）：2.皮繩。（《漢語大詞典》（十二），p.674）

（2）索：1.粗繩。泛指繩索。（《漢語大詞典》（九），p.746） [↑](#footnote-ref-101)
102. （1）角鴟：鴟鵂的別名。其狀如鴟，頭有毛角，故稱。又稱貓頭鷹。（《漢語大詞典》（十），p.1353）

（2）鴟（ㄔ）：1.鳶屬。鷂鷹。2.貓頭鷹的一種。（《漢語大詞典》（十二），p.1081） [↑](#footnote-ref-102)
103. 《四分律》卷40（大正22，858b16-20）：

爾時比丘著**草衣**，往佛所白言：「此是頭陀端嚴法，願佛聽。」

佛言：「不應著！此是外道法，若著如法治。如是衣，**若草衣、裟婆草衣、樹皮衣、樹葉衣、珠瓔珞衣，如是一切衣不得畜**，若畜如法治。」 [↑](#footnote-ref-103)
104. 三洗者，參見《十住毘婆沙論》卷13〈26譬喻品〉（大正26，91a9-14）：

外道苦行等諸難，所謂灰身、入氷、拔髮，**日三洗**，翹一足，日一食、二日一食，乃至一月一食、默然至死。常舉一臂常行忍辱，五熱炙身臥刺蕀上，入火入水自投高巖，深爐中立、牛屎燒身，直趣一方不避諸難。常著濕衣裳，水中臥等。 [↑](#footnote-ref-104)
105. 事：13.侍奉。15.謂從師求學。（《漢語大詞典》（一），p.544） [↑](#footnote-ref-105)
106. （1）案：「究摩羅」或作「俱摩羅、俱摩利」。

（2）俱摩羅天：俱摩羅，梵名Kumāra。意譯為童子。又作鳩摩羅天、鳩摩羅伽天、拘摩羅天。護世二十天之一，即初禪梵王，其顏如童子，故有此名。（《佛光大辭典》（五），p.4036.2） [↑](#footnote-ref-106)
107. 毘舍遮鬼：毘舍遮，梵名Piśāca。又作畢舍遮鬼、臂奢柘鬼。意譯食血肉鬼、噉人精氣鬼、癲狂鬼、吸血鬼。原為印度古代神話中之魔鬼，其腹如滄海，咽喉如針，常與阿修羅、羅剎並提，佛教中之餓鬼即源於此。此鬼噉食人之精氣、血肉，乃餓鬼中之勝者。（《佛光大辭典》（四），p.3851.2） [↑](#footnote-ref-107)
108. 案：「乾闥婆」（gandharva），譯為香陰，以香為食，是帝釋天之音樂神。（參見《佛光大辭典》（一），p.295.3，「八部鬼眾」條目） [↑](#footnote-ref-108)
109. 案：「毘沙門王」，四天王之一的北方多聞天王。 [↑](#footnote-ref-109)
110. 案：「密跡神」即「密跡金剛力士」。參見《增壹阿含經》卷30〈37六重品〉（10經）（大正2，716a5-9）：

是時，尼健子默然不報。世尊再三問之，彼亦再三默然不報。是時，**密跡金剛力士**手執金剛之杵，在虛空中而告之曰：「汝今不報論者，於如來前破汝頭作七分。」 [↑](#footnote-ref-110)
111. （1）參見《大智度論》卷30〈1序品〉（大正25，280a10-11）：

如阿修羅、甄陀羅、乾沓婆、鳩槃茶、夜叉、羅剎、**浮陀**等大神是天。

（2）《翻梵語》卷7（大正54，1029c1）：

浮陀（亦云部陀，亦云浮泰；譯曰已生，亦云大身）。 [↑](#footnote-ref-111)
112. （1）案：「末迦梨」，又作「末伽梨拘舍梨」，為六師外道之一。

（2）末伽梨拘舍梨（巴Makkhali Gosāla），宿命論之自然論者。主張苦樂不由因緣，而惟為自然產生。係阿耆毘伽派之主導者。（參見《佛光大辭典》（二），pp.1282.2-1282.3，「六師外道」條目） [↑](#footnote-ref-112)
113. （1）案：「毘羅哆子」可能是六師外道之一的「珊闍耶**毘羅胝子**」。

（2）六師外道：又作外道六師。古印度佛陀時代，中印度（恒河中流一帶）勢力較大之六種外道。外道，係以佛教立場而言，實為當時反對婆羅門思想之自由思想家，而在一般民眾社會中所流行之思想體系。凡六種，即：

（一）珊闍耶**毘羅胝子**（巴Sañjaya Belaṭṭhiputta），懷疑論者。不承認認知有普遍之正確性，而主張不可知論，且認為道不須修，經八萬劫自然而得。

（二）阿耆多翅舍欽婆羅（巴Ajita Kesakambala），唯物論、快樂論者。否認因果論，乃路伽耶派之先驅。

（三）末伽梨拘舍梨（巴Makkhali Gosāla），宿命論之自然論者。主張苦樂不由因緣，而惟為自然產生。係阿耆毘伽派之主導者。

（四）富蘭那迦葉（巴Purāṇa Kassapa），無道德論者。否認善、惡之業報。

（五）迦羅鳩馱迦旃延（巴Pakudha Kaccāyana），無因論之感覺論者。認為地、水、火、風、空、苦樂、靈魂為獨立之要素。

（六）尼乾陀若提子（巴Nigaṇṭha Nātaputta），耆那教之創始人。主張苦樂、罪福等皆由前世所造，必應償之，並非今世行道所能斷者。（《佛光大辭典》（二），p.1282.2-1282.3） [↑](#footnote-ref-113)
114. 尼子＝尼揵子【宋】【元】【宮】，＝尼犍子【明】。（大正26，31d，n.11） [↑](#footnote-ref-114)
115. 持牛戒：印度苦行外道中之牛狗外道，認為人乃由前世牛狗中而來，或以為牛狗死後可生天上，故持牛戒、狗戒，齕草噉污，唯望生天，以執此苦行為得果之因。《百論疏》卷上（大正42，247c）：「持牛戒者，如《俱舍論》說，合眼低頭，食草以為牛法。」（《佛光大辭典》（四），p.3816.1） [↑](#footnote-ref-115)
116. 明註曰「火」，南藏作「失」。（大正26，31d，n.12） [↑](#footnote-ref-116)
117. 《長阿含經》卷19〈5龍鳥品〉（30經）《世記經》（大正1，128a11-17）：

若有眾生奉持**狗戒**，或持**牛戒**，或持**鹿戒**，或持瘂戒，或持摩尼婆陀戒，或持**火戒**，或持**月戒**，或持**日戒**，或持**水戒**，或持**供養火戒**，或持**苦行穢汙法**，**彼作是念：「我持此瘂法、摩尼婆陀法、火法、日月法、水法、供養火法、諸苦行法，我持此功德，欲以生天。」此是邪見**。 [↑](#footnote-ref-117)
118. （1）《一切經音義》卷31（大正54，515b23）：

苔衣(上代來反，顧野王云：綠色生水底也。《說文》：水衣也，從艸，台聲，亦作菭)。

（2）水衣：1.青苔，蒼苔。（《漢語大詞典》（五），p.860） [↑](#footnote-ref-118)
119. （1）印順法師，《華雨集》（第二冊），pp.188-189：

「大乘佛法」的六時懺悔，是世俗迷妄行為的淨化：業，淨除惡業，是印度神教所共信的。有被稱為「**水淨婆羅門**」的，**以為在（特定的）水中洗浴，可以使自己的眾惡清淨**。

（2）印順法師，《華雨集》（第二冊），p.190：

印度的「水淨」者，卻是時常洗浴求淨的。如《方廣大莊嚴經》說：「或一日一浴，一日二浴，乃至七浴。」每天多次洗浴，是為了淨除諸惡而達到解脫。 [↑](#footnote-ref-119)
120. （1）參見《金七十論》卷上（大正54，1250b28-c13）：

**自性次第生，大、我慢十六，十六內有五，從此生五大。**

「**自性次第生**」者，**自性**者，或名勝因，或名為梵，或名眾持。若次第生者，自性本有故則無所從生。

**自性**先生**大，**大者或名**覺**，或名為想，或名遍滿，或名為智，或名為慧，是大即於智故，大得智名。

**大**次生**我慢**，我慢者或名五大初，或名轉異，或名焰熾。

**「慢次生十六」，**十六者，**一五唯**，五唯者，一、聲，二、觸，三、色，四、味，五、香。是**香**物唯體唯能。

次**五知根**，五知根者，一、耳，二、皮，三、眼，四、舌，五、鼻。

次**五作根**，五作根者，一、舌，二、手，三、足，四、男女，五、大遺。

次**心根**。是**十六從我慢生**，故說**「大我慢十六」**。

復次，「**十六內有五，從此生五大**」。十六有**五唯**，**五唯**生**五大**：聲唯生**空大**，觸唯生**風大**，色唯生**火大**，味唯生**水大**，香唯生**地大**。

（2）**二十五諦**：（梵pañcaviṃśati-tattvāni），印度哲學用語。為數論派的主要理論。亦即該派為顯示萬物（尤其是個我）轉變之過程，所設立的二十五種真理。此即︰**自性、覺、我慢、五知根、五作根、心根、五唯、五大、神我等。此中，五知根、五作根、五唯、五大等四類各具五種，故為二十諦，加上其餘的五諦，則成二十五之數**。茲略釋此二十五諦如次︰

**神我**，是以知、思為體的不變不動的精神性原理，亦即獨存的見者（draṣṭṛ）、非作者（akartṛ）。

**自性**，又稱作非變異或勝因，是物質性的原理；由純質、激質、翳質等三德構成。

上列二者係宇宙生成之根本原理，二者一旦結合，自性依神我之知，三德失去平衡，遂生二十三諦。其次第如下所述︰

**首先生覺，從覺生我慢，我慢生十一根（五知根、五作根、心根），又生五唯，五唯生五大。**此中，**覺，又稱作「大」**，指知覺彼此的決智；於此「覺」中，含有法、智慧、離欲、自在、非法、非智、愛欲、不自在等八分。前四分係原質之相，若增長之，則得解脫；後四者係翳質之相，若增長之，則漸次向下墮落而生出我慢等。

**我慢**者，即我執之謂，此有變異我慢、大初我慢、焰熾我慢等三種。變異我慢者，依原質增長所生，能生十一根；大初我慢者，依翳質增長所生，能生五唯、五大；焰熾我慢者，依激質增長所生，**能生十一根**與**生五唯、五大**兩種。**五唯**者，謂有生五大功能的純粹無雜之原質，即聲、觸、色、味、香等五種。此中，**聲唯**能生空大，**觸唯**生風大，**色唯**生火大，**味唯**生水大，**香唯**生地大。

**十一根**者，謂耳、皮（身）、眼、舌、鼻等**五知根**與語、手、足、男女（生殖器）、大遺（排泄器）等**五作根**以及**心根**。

此中，**五知根**，謂能取五者，即**耳根**取聲，**皮根**取觸，**眼根**取色，**舌根**取味，**鼻根**取香；**五作根**，謂能作諸事者，即**舌根**作語言，**手根**作執持，**足根**作行步，**男女根**作戲樂及繁殖，**大遺根**除棄糞穢。

**心根**以能分別為體，有二類，即與知根相應者，名為**知根**；與作根相應者，名為**作根**。

此外，此二十五諦若就變異之有無而分別，則第一之自性唯本非變異，第二十五之神我非本非變異，中間之二十三諦皆為變異。不過，覺、我慢及**五唯**等七諦既是本，也是變異；十一根及五大等十六諦則唯有變異，非為本。〔參考資料〕《金七十論》卷上。（《中華佛教百科全書》（二），pp.157.3-158.2） [↑](#footnote-ref-120)
121. 坑坎：高低不平。（《漢語大詞典》（二），p.1062） [↑](#footnote-ref-121)
122. （1）埠＝塠【明】。（大正26，32d，n.1）

（2）埠（ㄅㄨˋ）：1.碼頭。2.有碼頭的城鎮。（《漢語大詞典》（二），p.1129）

（3）塠（ㄉㄨㄟ）：同“堆。”（《漢語大字典》（一），p.465）

（4）堆：1.丘阜。（《漢語大詞典》（二），p.1127） [↑](#footnote-ref-122)
123. 阜（ㄈㄨˋ）：土山。（《漢語大詞典》（十一），p.908） [↑](#footnote-ref-123)
124. （1）榛（ㄓㄣ）：1.果木名。落葉灌木或小喬木，葉子互生，圓卵形或倒卵形，春日開花，雌雄同株，雄花黃褐色，雌花紅紫色，實如栗，可食用或榨油。2.草木叢生貌。亦以形容荒廢，衰敗。

（2）榛叢：亦作「榛藂」。叢生的草木。（《漢語大詞典》（四），p.1201） [↑](#footnote-ref-124)
125. 蕀（ㄐㄧˊ）：〔顛蕀〕百合科攀援草本植物，天門冬的別名。《爾雅‧釋草》：“髦，顛蕀。”郭璞 注：“細葉有刺，蔓生，一名商蕀。《廣雅》云：‘女木也。’”（《漢語大字典》（四），p.3289） [↑](#footnote-ref-125)
126. 閡＝礙【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，32d，n.2） [↑](#footnote-ref-126)
127. 坌（ㄅㄣˋ）：1.塵埃。2.謂塵埃飛揚。3.塵埃等粉狀物粘著於他物。（《漢語大詞典》（二），p.1055） [↑](#footnote-ref-127)
128. 潦（ㄌㄠˇ）：雨水大貌。亦指雨後的大水。（《漢語大詞典》（六），p.128） [↑](#footnote-ref-128)
129. 臼：1.舂米器。3.泛稱搗物的臼狀容器。（《漢語大詞典》（八），p.1287） [↑](#footnote-ref-129)
130. （1）巉（ㄔㄢˊ）：1.險峻陡峭。2.嶙峋突兀。（《漢語大詞典》（三），p.876）

（2）巉巖：險峻的山巖。（《漢語大詞典》（三），p.876） [↑](#footnote-ref-130)
131. 隈（ㄨㄟ）：1.山水彎曲隱蔽處。2.山邊。（《漢語大詞典》（十一），p.1077） [↑](#footnote-ref-131)
132. 重嶺：重疊起伏的山嶺。（《漢語大詞典》（十），p.399） [↑](#footnote-ref-132)
133. 峻峭：高聳，陡峭。（《漢語大詞典》（三），p.825） [↑](#footnote-ref-133)
134. 鹹鹵：1.鹽鹼。唐 玄奘，《大唐西域記‧跋祿羯呫婆國》：“土地鹹鹵，草木稀疏。”3.土地瘠薄。（《漢語大詞典》（十二），p.1029） [↑](#footnote-ref-134)
135. 登緣：猶攀登。（《漢語大詞典》（八），p.537） [↑](#footnote-ref-135)
136. 尟（ㄒーㄢˇ）：同“ 鮮 ”。少。（《漢語大詞典》（五），p.781） [↑](#footnote-ref-136)
137. 丘荒：1.空曠，荒涼。2.荒野，廢墟。（《漢語大詞典》（一），p.512） [↑](#footnote-ref-137)
138. 宰牧：1.宰相與州牧的並稱。泛指治民的官吏。（《漢語大詞典》（三），p.1498） [↑](#footnote-ref-138)
139. 巧匠：技藝精巧的工匠。（《漢語大詞典》（二），p.968） [↑](#footnote-ref-139)
140. 工師：1.古官名。上受司空領導，下為百工之長。專掌營建工程和管教百工等事。2.工匠。（《漢語大詞典》（二），p.955） [↑](#footnote-ref-140)
141. 少＋（飲食）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，32d，n.5） [↑](#footnote-ref-141)
142. 便（ㄅーㄢˋ）：1.有利。6.適合，適宜。（《漢語大詞典》（一），p.1360） [↑](#footnote-ref-142)
143. 參見《十住毘婆沙論》卷3〈5釋願品〉（大正26，31b25-c10）。 [↑](#footnote-ref-143)
144. 事端：1.事情的原由，事情的真相。（《漢語大詞典》（一），p.553） [↑](#footnote-ref-144)
145. （菩薩）－【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，32d，n.6） [↑](#footnote-ref-145)
146. 厭：4.滿足。（《漢語大詞典》（一），p.940） [↑](#footnote-ref-146)
147. 諮求：詢求，訪求。（《漢語大詞典》（十一），p.349） [↑](#footnote-ref-147)
148. 垂：11.將近。（《漢語大詞典》（二），p.1077） [↑](#footnote-ref-148)
149. 留難：無端阻留，故意刁難。（《漢語大詞典》（七），p.1333） [↑](#footnote-ref-149)
150. 諸＝於【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，32d，n.7） [↑](#footnote-ref-150)
151. 阿迦尼吒天：梵名Akaniṣṭha-deva，巴利名Akaniṭṭha-deva。乃色界十八天之一，五淨居天之一。又作阿迦膩吒天、阿迦尼師吒天。意譯一究竟天、一善天，有頂天。位於第四禪天之最頂位，亦為色界十八天之最上天，為有形體之天處之究竟，故又稱質礙究竟天、色究竟天。過此天則為無色界之天，僅有心識而無形體。（《佛光大辭典》（四），p.3651.2-3651.3） [↑](#footnote-ref-151)
152. （1）振蕩：見“ 振盪 ”。（《漢語大詞典》（六），p.602）

（2）振盪：亦作“振蕩”。震動，搖蕩。（《漢語大詞典》（六），p.603） [↑](#footnote-ref-152)
153. 華＋（等）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，32d，n.8） [↑](#footnote-ref-153)
154. 疫病：流行性的傳染病。（《漢語大詞典》（八），p.287） [↑](#footnote-ref-154)
155. 流離：因災荒戰亂流轉離散。（《漢語大詞典》（五），p.1276） [↑](#footnote-ref-155)
156. （1）逃迸：逃跑潰散。（《漢語大詞典》（十），p.797）

（2）迸（ㄅㄥˋ）：1.散走，四散而逃。2.指逃，奔。（《漢語大詞典》（十），p.802） [↑](#footnote-ref-156)
157. 雨澤：雨水。（《漢語大詞典》（十一），p.618） [↑](#footnote-ref-157)
158. 橫＝蝗【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，32d，n.9） [↑](#footnote-ref-158)
159. 案：「以光明即入必定」，論無解釋。 [↑](#footnote-ref-159)
160. 《佛說無量壽經》卷1（大正12，268a15-16）：

設我得佛，壽命有能限量，下至百千億那由他劫者，不取正覺。 [↑](#footnote-ref-160)
161. 那由多：梵語nayuta，niyuta。印度數量名稱。又作那庾多、**那由他**、尼由多、那術、那述。意譯兆、溝。依《俱舍論》卷十二所載，十阿庾多（又作阿由多）為一大阿庾多，十大阿庾多為一那由多，故一那由多為一阿庾多之百倍；一阿庾多為十億，故一那由多為千億，通常以此為佛教所說那由多之數量。此外，就印度一般數法而言，阿庾多為一萬，那由多則為百萬。（《佛光大辭典》（三），p.3022.1） [↑](#footnote-ref-161)
162. 二事和合：1、種見佛入必定善根，大悲心，通達一切佛法。2、諸佛本願因緣。 [↑](#footnote-ref-162)
163. （1）《佛說無量壽經》卷1（大正12，268a11-12）：

設我得佛，國中人天，不住定聚必至滅度者，不取正覺。

（2）《十住毘婆沙論》卷5〈9易行品〉（大正26，43a）：

阿彌陀佛本願如是，若人念我稱名，自歸即入必定，得阿耨多羅三藐三菩提。

（3）《大智度論》卷34〈1序品〉（大正25，313a21-314a17）。 [↑](#footnote-ref-163)
164. 見＋（佛）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，32d，n.10） [↑](#footnote-ref-164)
165. 《佛說無量壽經》卷1（大正12，268c21-24）：

設我得佛，十方無量不可思議諸佛世界，其有女人聞我名字，歡喜信樂發菩提心厭惡女身，壽終之後復為女像者，不取正覺。 [↑](#footnote-ref-165)
166. 佛＋（經）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，33d，n.1） [↑](#footnote-ref-166)
167. （1）《十住毘婆沙論》卷3〈5釋願品〉（大正26，32c25-28）：

女人見得轉女形者，若有一心求轉女形，深自厭患，有信解力，誓願男身。如是女人，得見佛者，即轉女形。

（2）《大智度論》卷75〈59恒伽提婆品〉（大正25，591a21-c29）。 [↑](#footnote-ref-167)
168. 《佛說無量壽經》卷1（大正12，268a13-14）：

設我得佛，光明有能限量，下至不照百千億那由他諸佛國者，不取正覺。 [↑](#footnote-ref-168)
169. 炤：同“ 照 ”。1.照耀。（《漢語大詞典》（七），p.57） [↑](#footnote-ref-169)
170. 可＋（以）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，33d，n.2） [↑](#footnote-ref-170)
171. 由旬：梵yojana，古印度計程單位。一由旬的長度，我國古有八十里、六十里、四十里等諸說，見《翻譯名義集‧數量》。（《漢語大詞典》（七），p.1299） [↑](#footnote-ref-171)
172. 之＝趣【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，33d，n.4） [↑](#footnote-ref-172)
173. 敷演：1.陳述而加以發揮。（《漢語大詞典》（五），p.505） [↑](#footnote-ref-173)
174. 參見《十住毘婆沙論》卷3〈5釋願品〉（大正26，33b8-c4）。 [↑](#footnote-ref-174)
175. 「四大因」，待考。 [↑](#footnote-ref-175)
176. （1）「四黑因」，可能是指四邪因：1、邪因邪果，2、無因有果，3、有因無果，4、無因無果。

（2）參見〔隋〕吉藏撰，《三論玄義》卷1（大正45，1b11-14）：

總論西域九十六術，別序宗要則四執盛行：一、計**邪因邪果**，二、執**無因有果**，三、立**有因無果**，四、辨**無因無果**。 [↑](#footnote-ref-176)
177. 過+（是）【宋】【元】【明】【宮】（大正26，33d，n.5）。 [↑](#footnote-ref-177)
178. 益＝利益者【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，33d，n.6） [↑](#footnote-ref-178)
179. （1）《中阿含經》卷24（97經）《大因經》（大正1，582a17-29）：

有八解脫。云何為八？色觀色，是謂第一解脫。復次，內無色想外觀色，是謂第二解脫。復次，淨解脫身作證成就遊，是謂第三解脫。復次，度一切色想，滅有對想，不念若干想，無量空處，是無量空處成就遊，是謂第四解脫。復次，度一切無量空處，無量識處，是無量識處成就遊，是謂第五解脫。復次，度一切無量識處，無所有處，是無所有處成就遊，是謂第六解脫。復次，度一切無所有處，非有想非無想處，是非有想非無想處成就遊，是謂第七解脫。復次，度一切非有想非無想處，想知滅解脫身作證成就遊，及慧觀諸漏盡知，是謂第八解脫。

（2）案：「八解脫」又名「八背捨」。 [↑](#footnote-ref-179)
180. （1）《摩訶般若波羅蜜經》卷4〈12句義品〉（大正8，243a3-11）：

八背捨。何等八？色觀色，是初背捨。內無色相外觀色，是二背捨。淨背捨身作證，是三背捨。過一切色相故、滅有對相故、一切異相不念故、入無邊虛空處、是四背捨。過一切無邊虛空處入一切無邊識處，是五背捨。過一切無邊識處入無所有處，是六背捨。過一切無所有處入非有想非無想處，是七背捨。過一切非有想非無想處入滅受想定，是八背捨。

（2）參見《大智度論》卷21〈1序品〉（大正25，215a7-216a3）。 [↑](#footnote-ref-180)
181. （1）《大般涅槃經》卷上（大正1，192a10-15）：

有八勝處，一者、內有色想外觀色少境界。二者、內有色想外觀色無量境界。三者、內無色想外觀色少境界。四者、內無色想外觀色無量境界。五者、觀一切色青。六者、觀一切色黃。七者、觀一切色赤。八者、觀一切色白。此是行者上勝之法。

（2）參見《大智度論》卷21〈1序品〉（大正25，216a3-b29）。 [↑](#footnote-ref-181)
182. （1）案：「十一切入」，又稱「十一切處」或「十遍處」。

（2）《中阿含經》卷59（215經）《第一得經》（大正1，800b3-8）：

有十一切處。云何為十？有比丘無量地處修一，思惟上下諸方不二，無量水處，無量火處，無量風處，無量青處，無量黃處，無量赤處，無量白處，無量空處，無量識處第十修一，思惟上下諸方不二。

（3）《大毘婆沙論》卷85（大正27，440b11-12）：

十遍處者，謂青、黃、赤、白，地、水、火、風，空無邊處，識無邊處遍處。 [↑](#footnote-ref-182)
183. 閡＝礙【宋】【元】【明】【宮】下同。（大正26，33d，n.7） [↑](#footnote-ref-183)
184. 《十住毘婆沙論》卷11〈23四十不共法中善知不定品〉（大正26，83a24-b3）：

無礙解脫者，解脫有三種：一者、於煩惱障礙解脫，二者、於定障礙解脫，三者、於一切法障礙解脫。是中得慧解脫阿羅漢，得離煩惱障礙解脫。共解脫阿羅漢及辟支佛，得離煩惱障礙解脫、得離諸禪定障礙解脫。唯有諸佛具三解脫，所謂煩惱障礙解脫、諸禪定障礙解脫、一切法障礙解脫，總是三種解脫故，佛名無礙解脫。 [↑](#footnote-ref-184)
185. 《阿毘達磨發智論》卷2（大正26，924a1-2）：

云何無學解脫智見蘊？答：盡智、無生智。 [↑](#footnote-ref-185)
186. 《阿毘達磨品類足論》卷1〈1辯五事品〉（大正26，694a8-14）：

**盡智**云何？謂自遍知，我已知苦、我已斷集、我已證滅、我已修道，由此而起智見明覺、解慧光觀，皆名盡智。

**無生智**云何？謂自遍知，我已知苦不復當知、我已斷集不復當斷、我已證滅不復當證、我已修道不復當修，由此而起智見明覺、解慧光觀，皆名無生智。 [↑](#footnote-ref-186)
187. 參見《大智度論》卷26〈1序品〉（大正25，250c24-251a10）。 [↑](#footnote-ref-187)
188. 微隱：精深而隱秘。（《漢語大詞典》（三），p.1061） [↑](#footnote-ref-188)
189. （1）姝美：美麗。（《漢語大詞典》（四），p.342）

（2）姝（ㄕㄨ）：1.美好。2.美女。（《漢語大詞典》（四），p.342） [↑](#footnote-ref-189)
190. 喜＝悅【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，33d，n.8） [↑](#footnote-ref-190)
191. 進止：舉止，行動。（《漢語大詞典》（十），p.980） [↑](#footnote-ref-191)
192. （1）寐寤＝寤寐【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，33d，n.9）

（2）寐寤：睡眠和覺醒。引申為生活起居。（《漢語大詞典》（三），p.1576） [↑](#footnote-ref-192)
193. 庠序：安詳肅穆。庠，通「詳」。（《漢語大詞典》（三），p.1230） [↑](#footnote-ref-193)
194. 闕（ㄑㄩㄝ）：少，缺少。（《漢語大詞典》（十二），p.147） [↑](#footnote-ref-194)
195. 娑羅樹：娑羅，梵語śāla，有堅固、高遠之義。又作沙羅樹、薩羅樹、蘇連樹。學名Shorea robusta。屬龍腦香科之喬木，產於印度等熱帶地方，其高約三十二公尺，葉長橢圓形而尖，長約十六至二十五公分，寬約十至十六公分，花小呈淡黃色，材質甚堅，供建築用，其樹脂可代替瀝青，種子能搾油。（《佛光大辭典》（五），pp.4079.3-4080.2） [↑](#footnote-ref-195)
196. （1）［宋］法雲，《翻譯名義集》卷3（大正54，1102a20-25）：

多羅，舊名**貝多**，此翻**岸**。形如此方椶櫚，直而且高，極高長八九十尺，華如黃米子。有人云：一多羅樹，高七仞，七尺曰仞，是則樹高四十九尺。《西域記》云：南印建那補羅國北不遠有多羅樹林，三十餘里，其葉長廣，其色光潤，諸國書寫，莫不采用。

（2）多羅樹：（梵、巴tāla）屬棕櫚科喬木。又名樹頭椶、岸樹、高竦樹。學名Borassus flabelliformis。盛產於印度、緬甸、錫蘭、馬來群島及熱帶非洲。樹高七十餘尺，花大而白，果熟即赤，狀若石榴。如《玄應音義》卷二云︰「其樹形如椶櫚，極高者七、八十尺，果熟則赤如大石榴，人多食之，東印度界其樹最多。」又，卷二十三云︰「其樹形似椶櫚，直而高聳，大者數圍，花白而大，若捧兩手，果熟即赤，狀若石榴，生經百年方有花果，舊言貝多，訛也。」此樹之樹葉呈扇狀，葉面平滑堅實，可書寫經文。人稱貝葉或貝多羅葉。（《中華佛教百科全書》（四），pp.2015.3-2016.1） [↑](#footnote-ref-196)
197. 多摩羅跋香樹：多摩羅跋，梵語tamālapatra，或tamālapattra, tamāla, tamālaka, tama, Patra。又作多摩羅跋樹、**多摩羅樹**。為樟科之一種。學名 Cinnamomum nitidum。即我國所稱之藿香（霍香）。灌木，花呈淡黃色，樹皮含有肉桂般之香味，樹葉亦可製香，可用為發汗、健胃等藥，產於我國、南印度、錫蘭等。我國除稱其為藿香外，尚以藿葉香、根香、赤銅葉等稱之。此外，《翻譯名義集》卷八眾香篇，將其譯作「性無垢賢」。（《佛光大辭典》（三），p.2332.1-2032.2） [↑](#footnote-ref-197)
198. 瞻蔔樹：瞻蔔，梵語campaka，巴利語同。又作瞻波樹、瞻博迦樹、占婆樹、瞻婆樹、占博迦樹。意譯為金色花樹、黃花樹。產於印度熱帶森林及山地，樹身高大，葉面光滑，長六、七寸，葉裏粉白，並有軟毛；所生黃色香花，燦然若金，香聞數里，稱為瞻蔔花，又作金色花、黃色花。其樹皮可分泌芳香之汁液，與葉、花等皆可製成藥材或香料。以此花所製之香，即稱為瞻蔔花香。（《佛光大辭典》（七），p.6576.2-6576.3） [↑](#footnote-ref-198)
199. 阿輸迦樹：阿輸迦，梵語aśoka之音譯。又作阿叔迦樹、阿舒伽樹。意即**無憂樹**。學名Jonesia asoka Roxb。屬荳科之植物，產地分布於喜馬拉雅山、錫蘭（斯里蘭卡）、馬來半島。樹幹直立，其葉似槐，為羽狀複葉，長約九至二十公分，花開約六至十公分，其色鮮紅，引人注目。果實橢圓，長約二十餘公分。印度文學上，常視之為瑞徵。據傳悉達多太子於藍毘尼園阿輸迦樹下出生，由於母子均安，故此樹被稱為無憂樹。（《佛光大辭典》（四），p.3678.2-3678.3） [↑](#footnote-ref-199)
200. （那摩樹）－【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，33d，n.10） [↑](#footnote-ref-200)
201. 利＝梨【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，33d，n.11） [↑](#footnote-ref-201)
202. （1）［宋］法雲，《翻譯名義集》卷3（大正54，1102b26-28）：

尸利沙（Sirīsa），或云**尸利灑**，即此間合昏樹。有二種：名尸利沙者，葉實俱大；名尸利駛者，葉實俱小。又舍離沙，此云**合歡**。

（2）尸利沙樹：尸利沙，梵語śirīṣa，巴利語sirīsa。又作尸利灑樹、師利沙樹、舍離沙樹。意譯為**合歡樹、夜合樹、合昏樹，乃吉祥之意**。學名Acacia sirissa，為產於印度之一種香木，其樹膠可製香藥。（《佛光大辭典》（一），p.942.2-942.3） [↑](#footnote-ref-202)
203. （1）案：「涅劬陀樹」又名「尼拘律樹」或「尼拘盧陀樹」。

（2）尼拘律樹：尼拘律，梵語nyagrodha，巴利語nigrodha，意譯為無節、縱廣、多根。又稱尼拘陀樹、尼拘屢陀樹、尼拘尼陀樹、尼拘類樹、尼俱盧陀樹、諾瞿陀樹。學名Ficus indica。屬桑科，**形狀類似榕樹**。產於印度、錫蘭等地，高十公尺乃至十五公尺，樹葉呈長橢圓形，葉端為尖狀。由枝生出下垂氣根，達地復生根；枝葉繁茂而向四方蔓生，然其種子甚小，故佛典常用來比喻由小因而得大果報圖片者；或為覆物之譬喻。（《佛光大辭典》（二），p.1885.1-1885.2） [↑](#footnote-ref-203)
204. （1）參見《十住毘婆沙論》卷5〈9易行品〉（大正26，44a18-20）：

釋迦牟尼佛，**阿輸陀樹下，降伏魔怨敵**，成就無上道。

（2）《佛說觀佛三昧海經》卷1〈3觀相品〉（大正15，650b11-12）：

佛告父王：「云何名苦行時白毫毛相？如我踰出宮城已，**去伽耶城不遠，詣阿輸陀樹**……。」

（3）案：「**阿輸陀樹**」或譯為「**阿說他樹**」，參見《佛光大辭典》（六），pp.5208.1-5208.2：

菩提樹：梵語bodhi-druma, bodhi-taru, bodhi-vṛkṣa，或單稱bodhi，巴利語bodhi-rukkha。又稱覺樹、道樹、道場樹、思惟樹、佛樹。釋尊即於中印度摩揭陀國伽耶城南菩提樹下證得無上正覺。此樹原稱**鉢多（梵aśvattha）**，又作貝多、**阿說他**、阿沛多，意譯為吉祥、元吉。學名Ficus religiosa。其果實稱**畢鉢羅**（梵pippala），故亦稱**畢鉢羅樹**。屬桑科，原產於東印度，為常綠喬木，高達三公尺以上，其葉呈心形而末端尖長，花隱於球形花囊中，花囊熟時呈暗橙色，內藏小果。 [↑](#footnote-ref-204)
205. 澤：6.光亮，潤澤。（《漢語大詞典》（六），p.165） [↑](#footnote-ref-205)
206. 盤：6.盤繞，盤旋，盤曲。（《漢語大詞典》（七），p.1485） [↑](#footnote-ref-206)
207. （1）刺（ㄘˋ）：13.泛指尖利如針之物。（《漢語大詞典》（二），p.649）

（2）閡（ㄏㄜˊ）：阻礙，妨礙。（《漢語大詞典》（十二），p.115） [↑](#footnote-ref-207)
208. （1）虫蝎＝不為虫蝎之所【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，33d，n.13）

（2）蝎（ㄏㄜˊ）：木中蛀蟲。（《漢語大詞典》（八），p.928） [↑](#footnote-ref-208)
209. 齧：（ㄋㄧㄝˋ）：1.咬，啃。2.侵蝕。（《漢語大詞典》（十二），p.1453） [↑](#footnote-ref-209)
210. 連編：串連編結。（《漢語大詞典》（十），p.871） [↑](#footnote-ref-210)
211. 相次；1.亦作“ 相佽 ”。依為次第，相繼。（《漢語大詞典》（七），p.1141） [↑](#footnote-ref-211)
212. 嚴飾：裝飾美盛，盛飾。（《漢語大詞典》（三），p.550） [↑](#footnote-ref-212)
213. 鬘（ㄇㄢˊ）：2.纓絡之類裝飾品。印度風俗，男女多取花朵相貫，以飾身或首。（《漢語大詞典》（十二），p.752） [↑](#footnote-ref-213)
214. （1）蔚＝欝【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，33d，n.14）

（2）蔚（ㄨㄟˋ）：2.草木茂密。（《漢語大詞典》（九），p.542） [↑](#footnote-ref-214)
215. （1）絞（ㄐㄧㄠˇ）：纏繞。（《漢語大詞典》（九），p.844）

（2）戾（ㄌㄧˋ）：彎曲。（《漢語大詞典》（七），p.347） [↑](#footnote-ref-215)
216. 蟻＝蛾【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，33d，n.15） [↑](#footnote-ref-216)
217. 蚋（ㄖㄨㄟˋ）：蚊類害蟲。體形似蠅而小，吸人畜血液。（《漢語大詞典》（八），p.867） [↑](#footnote-ref-217)
218. 虻（ㄇㄥˊ）：昆蟲名。種類很多，吮吸人、畜的血液。（《漢語大詞典》（八），p.861） [↑](#footnote-ref-218)
219. 匝（ㄗㄚ）：2.環繞，圍繞。（《漢語大詞典》（一），p.958） [↑](#footnote-ref-219)
220. 炤燿：亦作“炤耀”。照耀，照射，為光芒所照射。（《漢語大詞典》（七），p.57） [↑](#footnote-ref-220)
221. 《大智度論》卷27〈1序品〉（大正25，260a17）：

一切木香中，**牛頭栴檀為第一**。 [↑](#footnote-ref-221)
222. 曼陀羅華：曼陀羅，梵語māndāra, māndārava, mandāraka，意譯天妙、悅意、適意、雜色、圓、柔軟聲、闃、白。又作曼陀勒華、曼那羅華、曼陀羅梵華、曼陀羅帆華。其花大者，稱為摩訶曼陀羅華。曼陀羅華為四種天華之一，乃天界之花名。花色似赤而美，見者心悅。（《佛光大辭典》（五），p.4398.3） [↑](#footnote-ref-222)
223. 馨（ㄒㄧㄣ）：1.香氣遠聞，芳香。2.散播很遠的香氣。（《漢語大詞典》（十二），p.443） [↑](#footnote-ref-223)
224. 繒（ㄗㄥ）：1.古代絲織品的總稱。2.帛之厚者。（《漢語大詞典》（九），p.1022） [↑](#footnote-ref-224)
225. 參（ㄘㄢ）：1.羅列，並立。（《漢語大詞典》（二），p.838） [↑](#footnote-ref-225)
226. 猗靡：隨風飄拂貌。（《漢語大詞典》（五），p.76） [↑](#footnote-ref-226)
227. 錯：11.交錯，交叉。（《漢語大詞典》（十一），p.1309） [↑](#footnote-ref-227)
228. （1）瓔＝纓【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，33d，n.16）

（2）纓：4.用絲或毛等製成的穗狀飾物。（《漢語大詞典》（九），p.1054） [↑](#footnote-ref-228)
229. 往往：2.處處。（《漢語大詞典》（三），p.937） [↑](#footnote-ref-229)
230. 羅網：5.網狀物，寶網。（《漢語大詞典》（八），p.1052） [↑](#footnote-ref-230)
231. 巍：高，高大。《方言》第六：“巍，高也。（《漢語大詞典》（三），p.875） [↑](#footnote-ref-231)
232. 印順法師，《成佛之道》（增注本），第三章〈五乘共法〉，p.126：

經中比喻說：如帝釋與阿修羅作戰，帝釋的部屬，那伽、夜叉等，望見了**帝釋幢**（等於帝釋的帥旗），就會勇氣百倍。 [↑](#footnote-ref-232)
233. **硨磲**：梵語musāragalva。為五寶之一，七寶之一。又作**車磲**、車渠、紫色寶、紺色寶。音譯作麻薩羅揭婆、牟娑羅揭婆、牟沙羅。據增廣《本草綱目》卷四十六載，車渠乃海中大蛤，外殼上有似壟之紋，如車輪之渠，其殼內白皙如玉，故常被誤作玉石類。**後世多以白珊瑚及貝殼所製之物為硨磲**。〔法華玄贊卷二、玄應音義卷二十一、卷二十三、慧苑音義卷下〕（《佛光大辭典》（六），p.5167.1-5167.2） [↑](#footnote-ref-233)
234. 車磲馬＝硨磲瑪【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，33d，n.18） [↑](#footnote-ref-234)
235. 〔唐〕栖復，《法華經玄贊要集》卷13（卍新續藏34，469b20-c1）：

言諸珍帝青等者，**帝釋宮中青寶名帝青，大梵王宮中青寶名大青**。

又云：帝釋髻中寶名帝青，大梵王髻中寶名大青。**此解不正，二種俱是帝釋宮中寶**，為正；**勝者名大青，劣者帝青，青寶體是一，勝劣分二**。

又梵云：**因陀石羅此云帝青珠，摩訶石羅此云大青珠也**，人間有寶，形狀似彼寶，亦名帝青、大青，故言之類也。 [↑](#footnote-ref-235)
236. （1）頗梨＝玻璃【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，34d，n.1）

（2）《一切經音義》卷25（大正54，463c8）：

頗梨(正云頗胝迦，此云水玉。狀似水精，有赤、有白。《大論》云「過千年氷化為頗梨珠」，未詳虛實也）。

（3）頗梨：指狀如水晶的寶石。（《漢語大詞典》（十二），p.287） [↑](#footnote-ref-236)
237. 眾＋（俱）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，34d，n.2） [↑](#footnote-ref-237)
238. 我＋（當）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，34d，n.3） [↑](#footnote-ref-238)
239. 壽＋（命）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，34d，n.4） [↑](#footnote-ref-239)
240. 自：5.自然，當然。10.連詞。雖，即使。（《漢語大詞典》（八），p.1306） [↑](#footnote-ref-240)
241. 來＝集【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，34d，n.5） [↑](#footnote-ref-241)
242. （1）參見《十住毘婆沙論》卷10〈21四十不共法品〉（大正26，71c-83b）。

（2）另參見《十住毘婆沙論》卷11（大正26，83b3-c4）「常不離慧」等四十四不共法。 [↑](#footnote-ref-242)
243. 競：1.爭競。3.爭辯，爭鬧。（《漢語大詞典》（八），p.402） [↑](#footnote-ref-243)
244. （1）《十住經》卷1〈1歡喜地〉（大正10，501b24-c2）：

又，一切菩薩**同心同學，共集諸善，無有怨嫉**，俱緣一事，等心和合，常不相離。隨意能現佛身，自於心中悉能解知諸佛神力、智力；常得隨意神通，悉能遊行一切國土，一切佛會皆現身相、一切生處普生其中，有如是不可思議大智慧、具足菩薩行，發如是大願，廣大如法性、究竟如虛空，盡未來世、**盡一切劫行如是大智慧道，無有休息**。

（2）《大方廣佛華嚴經》卷34〈26十地品〉（大正10，182a15-22）：

又發大願：「願與一切菩薩**同一志行，無有怨嫉，集諸善根**，一切菩薩平等一緣，常共集會，不相捨離，隨意能現種種佛身，任其自心能知一切如來境界、威力、智慧，得不退如意神通，遊行一切世界，現形一切眾會，普入一切生處，成就不思議大乘，修菩薩行，廣大如法界，究竟如虛空，盡未來際一切劫數，無有休息。」

（3）《佛說十地經》卷1〈1菩薩極喜地〉（大正10，539a18-28）：

為與一切菩薩**同一意樂加行，為無怨敵積集善根**，為一所緣與諸菩薩得平等性，為常逢遇諸佛菩薩不相捨離，為隨自欲示佛出世，為隨心念解佛威力，為獲圓滿一切生中常不退轉隨行神通，為遍遊歷一切世界，為於一切眾會影現，為隨一切受生之處同類而行，為恒成就不可思議大乘理趣，為欲修行菩薩正行，廣大法界、盡虛空性、窮未來際一切劫數及正行數，無有休息，**為大智神通發第八大願**。 [↑](#footnote-ref-244)
245. （1）《十住經》卷1〈1歡喜地〉（大正10，501c2-8）：

又，**乘不退輪行一切菩薩道**，身、口、意業所作不空，眾生見者即必定佛法、聞我音聲即得真實智慧道、有見我者心即歡喜，離諸煩惱，如大藥樹王。為得如是心，行諸菩薩道，發如是大願，廣大如法性、究竟如虛空，盡未來世、盡一切劫行不退道所作不空，無有休息。

（2）《大方廣佛華嚴經》卷34〈26十地品〉（大正10，182a22-27）：

又發大願：「**願乘不退輪行菩薩行**，身、語、意業悉不唐捐，若暫見者則必定佛法，暫聞音聲則得實智慧，纔生淨信則永斷煩惱，得如大藥王樹身，得如如意寶身，修行一切菩薩行，廣大如法界，究竟如虛空，盡未來際一切劫數，無有休息。」

（3）《佛說十地經》卷1〈1菩薩極喜地〉（大正10，539a28-b5）：

**為行乘御不退轉輪諸菩薩行**，為身、語、意業不唐捐，為暫見者便得決定諸佛法性，暫聞言音便隨智證，纔生淨信永斷煩惱，為身得成如大藥王，為得身心如如意寶，為當修行大菩薩行，廣大法界、盡虛空性、窮未來際一切劫數及正行數，無有休息，**為不唐捐發第九大願。** [↑](#footnote-ref-245)
246. （1）《十住經》卷1〈1歡喜地〉（大正10，501c8-18）：

又，**於一切世界皆得阿耨多羅三藐三菩提**，於一毛頭示身入胎、出家、坐道場、成佛道、轉法輪、度眾生、示大涅槃。現諸如來大神智力，隨一切眾生所應度者，念念中得佛道、度眾生、滅苦惱，知一切法如涅槃相。以一音聲令一切眾生皆使歡喜，示大涅槃而不斷菩薩所行，示眾生大智地，使知一切法皆是假偽。大智慧、大神通自在變化故，發如是大願，廣大如法性、究竟如虛空，盡未來際、盡一切劫得佛道事，求大智慧、大神通等，無有休息。

（2）《大方廣佛華嚴經》卷34〈26十地品〉（大正10，182a27-b8）：

又發大願：「**願於一切世界成阿耨多羅三藐三菩提**不離一毛端處，於一切毛端處皆悉示現初生、出家、詣道場、成正覺、轉法輪、入涅槃，得佛境界大智慧力，**於念念中隨一切眾生心示現成佛令得寂滅**，以一三菩提知一切法界即涅槃相，以一音說法令一切眾生心皆歡喜，示入大涅槃而不斷菩薩行，示大智慧地安立一切法，以法智通、神足通、幻通自在變化充滿一切法界，廣大如法界，究竟如虛空，盡未來際一切劫數，無有休息。」

（3）《佛說十地經》卷1〈1菩薩極喜地〉（大正10，539b5-16）：

**為於一切諸世界中當證無上正等菩提**，為不殊異於一毛道，遍於一切諸毛道中，示生、出家、道場、正覺、轉大法輪、歸大寂滅，為當現證弘佛境界、威力、智慧，隨於一切有情意樂示佛出世，令其所化剎那剎那覺寂證修，為剎那頃以一正覺普遍一切法寂滅性，為以一音演說法要，令諸有情心皆悅豫，為示大涅槃而行力不絕，為示大智地建立一切法，為以法智神變幻通，悉能充遍一切世界，廣大法界、盡虛空性、窮未來際一切劫數及正覺數，無有休息，**為引發大乘菩薩發起第十大願**。 [↑](#footnote-ref-246)
247. （1）參見《大智度論》卷9〈1序品〉（大正25，121c26-122a3）：

佛有二種身：一者法性身，二者父母生身。是法性身滿十方虛空，無量無邊，色像端正，相好莊嚴，無量光明，無量音聲，聽法眾亦滿虛空(此眾亦是法性身，非生死人所得見也）；常出種種身、種種名號、種種生處、種種方便度眾生，常度一切，無須臾息時。如是法性身佛，能度十方世界眾生。

（2）參見印順法師，《初期大乘佛教之起源與開展》，第十三章〈華嚴法門〉，pp.1029-1033。 [↑](#footnote-ref-247)
248. 已＝以【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，34d，n.7） [↑](#footnote-ref-248)
249. （1）《十住經》卷1〈1歡喜地〉（大正10，501c18-20）：

諸佛子！菩薩住歡喜地，以十願為首，生如是等百萬阿僧祇大願。

（2）《大方廣佛華嚴經》卷34〈26十地品〉（大正10，182b8-11）：

佛子！菩薩住歡喜地，發如是大誓願、如是大勇猛、如是大作用，以此十願門為首，滿足百萬阿僧祇大願。

（3）《佛說十地經》卷1〈1菩薩極喜地〉（大正10，539b17-19）：

菩薩住此極喜地中，十大願門以為上首，引發圓滿百千阿僧企耶諸餘正願。 [↑](#footnote-ref-249)
250. （1）《十住經》卷1〈1歡喜地〉（大正10，501c20-25）：

**以十不可盡法而生是願**，為滿此願勤行精進。何等為十？一、眾生不可盡，二、世間不可盡，三、虛空不可盡，四、法性不可盡，五、涅槃不可盡，六、佛出世不可盡，七、諸佛智慧不可盡，八、心緣不可盡，九、起智不可盡，十、世間道種、法道種、智慧道種不可盡。

（2）《大方廣佛華嚴經》卷34〈26十地品〉（大正10，182b11-13）：

佛子！**此大願以十盡句而得成就**。何等為十？所謂（1）眾生界盡、（2）世界盡、（3）虛空界盡、（4）法界盡、（5）涅槃界盡、（6）佛出現界盡、（7）如來智界盡、（8）心所緣界盡、（9）佛智所入境界界盡、（10）世間轉、法轉、智轉界盡。

（3）《佛說十地經》卷1〈1菩薩極喜地〉（大正10，539b19-24）：

**是諸大願以十盡句而引發之。**何等為十？所謂（1）以有情界盡，（2）以世界盡，（3）以虛空界盡，（4）以法界盡，（5）以涅槃界盡，（6）以佛興界盡，（7）以入如來智慧界盡，（8）以心所緣界盡，（9）以智入佛所行界盡，（10）以世間轉、法**輪**※、智轉界盡。

※案：「輪」或作「轉」。

（4）〔唐〕澄觀撰，《大方廣佛華嚴經疏》卷34〈26十地品〉（大正35，765a13-25）：

初句為總，十願皆是為眾生故；餘九句別，別皆集成度生義故。一、眾生於何處住？所謂**世界**故。二、世界依何？謂盡**虛空界**故。三、說何法化？謂**法界**故。四、隨所化生安置何處？謂**涅槃**故。五、涅槃何用？謂**佛出現**故。六、以何方便巧化？**如來智**故。七、此智何知？謂**知心所緣**故。八、此心所緣令隨何境？謂**佛智所入境**故。即是真性。

**後三轉**盡，略攝前九，義含總、別。云何攝九？謂「**世間轉**」攝前眾生界、世界、虛空界；其「**法轉**」攝前法界、涅槃界、佛出現界；其「**智轉**」者，攝前如來智。

下三「界」而言「轉」者，「世」、「法」及「智」**展轉攝前、無窮盡**故，**轉**亦是**無盡義**耳。 [↑](#footnote-ref-250)
251. （性）－【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，34d，n.8） [↑](#footnote-ref-251)
252. （1）《十住經》卷1〈1歡喜地〉（大正10，501c25-502a2）：

如眾生盡，我願乃盡；如世間盡、如虛空盡、如法性盡、如涅槃盡、如佛出世盡、如諸佛智慧盡、如心緣盡、如起智慧盡、如道種盡，我願乃盡。而眾生實不可盡，世間、虛空、法性、涅槃、佛出世、諸佛智慧、心緣、起智、道種實不可盡，我是諸願福德亦不可盡。

（2）《大方廣佛華嚴經》卷34〈26十地品〉（大正10，182b15-18）：

若眾生界盡，我願乃盡；若世界乃至世間轉、法轉、智轉界盡，我願乃盡。而眾生界不可盡，乃至世間轉、法轉、智轉界不可盡故，我此大願善根無有窮盡。

（3）《佛說十地經》卷1〈1菩薩極喜地〉（大正10，539b24-28）：

若有情界有斷盡者，是大誓願乃有斷盡，乃至若智轉界有斷盡者，是大誓願乃有斷盡。然有情界終無斷盡，此諸善根願無斷盡，乃至智轉界終無斷盡，此諸善根亦無斷盡。 [↑](#footnote-ref-252)
253. 諸＋（佛）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，34d，n.9） [↑](#footnote-ref-253)
254. （1）《正法念處經》卷3〈2生死品〉（大正17，13a29-b9）：

何者名為虛空界耶？虛空界者，亦有二種：一、內，二、外。

何者為**內**？謂此身中所有內分，內分虛空，虛空所攝，有覺知處，不普不遍，色動轉處，飲食眾味，轉下消化，開張之處。又咽喉中、耳中、眼中、鼻中虛空、舌處虛空、口內等空，口中舌動行處虛空，此等名為內虛空界。

何者名為**外虛空界**？所有虛空，覺處不攝，不一切滿，不一切遍，所謂樹枝條葉間空、一切窟中諸所有空、山谷河澗，如是等中所有虛空，若外孔穴，如是名為外虛空界。

（2）《順正理論》卷3〈1辯本事品〉（大正29，347b21-23）：

**內**虛空**界**，所謂眼竅，乃至廣說。**外虛空界**，所謂空中及門窓等諸有竅隙。 [↑](#footnote-ref-254)
255. 生＝出【宋】【元】【宮】。（大正26，35d，n.1） [↑](#footnote-ref-255)
256. 行處：（gocara），活動範圍，對象之世界。參見瓜生津隆真，《十住毘婆沙論》（I），（《新國譯大藏經》12，p.128，n.2）。 [↑](#footnote-ref-256)
257. 《大智度論》卷70〈48佛母品〉（大正25，546b29-c2）：

世間有三種：一者、五眾世間，二者、眾生世間，三者國土世間。 [↑](#footnote-ref-257)
258. 轉＋（無量）【宋】【元】【明】【宮】。（大正26，35d，n.2） [↑](#footnote-ref-258)