#### 福嚴推廣教育班第7期(《空之探究》)

# 第一章《阿含》——空與解脫道

## 第十節 勝解觀與真實觀 (p.67~p.78)

釋厚觀 (2004.6.9)

### 一、四禪的重要性及其特勝 $(p.67 \sim p.68)$

(一)四禪的重要性 (**p.67**)

四禪、八定、九次第定等一切定法,原本只是四禪,其餘是由觀想而成立的。四禪在佛法中的重要性,上文已引經說明。<sup>1</sup>

#### (二)四禪的特勝 (p.67~p.68)

從經文所說的四禪異名,也可以了解四禪的特勝,如《瑜伽師地論》卷 11 說: 是諸靜慮名差別者,或名增上心,謂由心清淨增上力正審慮故。或名樂住,謂於 此中受極樂故,所以者何?依諸靜慮,領受喜樂、安樂、捨樂、身心樂故<sup>2</sup>。又 **得定者,於諸靜慮,數數入出,領受現法安樂住故**。由此定中現前領受現法樂住。 從是起已,作如是言:我已領受如是樂住,於無色定無如是受,是故不說彼為樂 住。……

佛教所說的種種定法,多數是依觀想成就而得名的。其中,最原始最根本的定法,應該是四種 禪,理由是:

- (1)佛是依第四禪而成正覺的,也是從第四禪出而後入涅槃的……。
- (2)依經文的解說,在各種道品中,正定是四禪;定覺支是四禪;定根是四禪;定力也是四禪。
- (3)四禪是心的安定,與身——生理的呼吸等密切相關……。次第進修,達到最融和最寂静的境地。禪的修學,以「離五欲及(五蓋等)惡不善法」為前提,與煩惱的解脫(空)相應,不是世俗那樣,以修精鍊氣為目的。從修行的過程來說,初禪語言滅而輕安,二禪尋伺滅而輕安,三禪喜滅而輕安,四禪(樂滅)入出息滅而輕安,達到世間法中,身心輕安,最寂静的境地。四禪有禪支功德,不是其他定法所能及的。
- (4)在戒、定、慧的修行解脫次第中,……經一致的說:得四禪而後漏盡解脫。或說具三明,或 說得六通,主要是盡漏的明慧。

依此四點,在解脫道中,四禪是佛說定法的根本,這應該是無可懷疑的!

<sup>2</sup> 遁倫《瑜伽論記》卷 4:「今依身心俱有四樂:喜樂、樂樂、安樂、捨樂,故四靜慮得樂住名。 欲界無後二,無色無初二,故雖樂現前,不名為樂住。又喜樂初二禪樂,安樂是第三禪樂, 捨樂是第四禪樂。身心樂者,簡無色界非樂住所以。」(大正 42,380b16-21) 另參見《瑜伽師地論略纂》卷 5 (大正 43,69a23-28)。

<sup>1</sup> 印順法師《空之探究》(p.13~p.14):

或復名為彼分涅槃,亦得說名差別涅槃。由諸煩惱一分斷故,非決定故,名彼分 涅槃;非究竟涅槃故,名差別涅槃;復次,此四靜慮亦得名為出諸受事,謂初靜 慮出離憂根,第二靜慮出離苦根,第三靜慮出離喜根,第四靜慮出離樂根。 (大正30,331a5-22)

比丘們依四禪得漏盡,解脫,是經中所常見的。如經說五安穩住,也就是四禪及 漏盡。<sup>3</sup>

## 二、「真實作意」(如實觀)與「勝解作意」(假想觀)(p.68~p.69)

(一)不動、無所有、無相是「如實觀的三昧」;空無邊處、識無邊處是「世俗假想觀的三昧」(p.68)

上面說到,《善星經》與《不動利益經》(漢譯名《淨不動道經》),都以不動,無所有,無相爲次第。<sup>4</sup>第四禪名不動<sup>5</sup>,在不動與無所有中間,爲什麼沒有空無邊處、 識無邊處呢?<sup>6</sup>

原來,<u>不動,無所有,無相,是如實觀的三昧</u>,而<u>空無邊處與識無邊處,是世俗假想觀的三昧</u>。<sup>7</sup>

3 《增支部》〈五集·第十·迦俱羅品〉(日譯南傳 19, p.165;漢譯南傳 21, p.144):「諸 比丘!如是等五者,是安穩住。何等為五?諸比丘!世間有比丘,離欲,離不善法,有尋、 有伺,由離而生喜樂故,<u>具足初靜慮而住</u>;尋、伺、寂靜故……乃至……[<u>具足]第二靜慮</u>…… 第三靜慮……具足第四靜慮而住;諸漏已盡故,無漏心解脫、慧解脫,已於現法而自了知、 作證、具足而住。…(中略)…諸比丘!如是等者,是**五種之安穩住**。」

4 印順法師《空之探究》(p.63):「《中部》的《善星經》,《不動利益經》——漢譯名《淨不動道經》。這兩部經所說不動;不動以後,是無所有處,非想非非想處——漢譯無想處(即無相心處)。這與不動、無所有、無相——三觸的次第,是完全符合的。」

<sup>5</sup> 印順導師·《空之探究》(p.63):「依《大空經》說:得四增上心(四禪),修內空、外空、內外空,不動,以不移動為目標。所以,不動是依第四禪而向解脫的空三昧;不得解脫而生於不動,就是一般所說的第四禪。」

6《空之探究》(p.30):「不動,一般的說,是四禪。……不動——四禪以上,是無所有處,無想處——非想非非想處,為什麼四禪以上,與無所有處、無想處中間,沒有空無邊處與識無邊處呢?」

<sup>7</sup>《空之探究》(p.71):「古代的修行者,觀色法的不淨(對治貪欲),進而觀色法的清淨……或 超越色相,觀**虛空相,勝解為遍一切處**,如不能依之發慧得解脫,生在**虛空無邊處**。或**進一步的觀識相,假想為遍一切處**(後代所說的「心包太虛」,「心遍十方」,都由此定境而來), 不能解脫的,生在**識無邊處**。無色界的前二天(及定),依此修得的定境而來。」

- (二)自相作意、共相作意、真如作意是「真實作意」;勝解作意是「假想作意」(p.68~p.69)
  - 1、如實觀與假想觀這二類觀想的分別,如《大毘婆沙論》說:「有三種作意,謂自相作意,共相作意,勝解作意。……勝解作意者,如不淨觀,持息念,(四)無量,(八)解脫,(八)勝處,(十)遍處等」。8
  - 2、《瑜伽師地論》說:「<u>勝解作意</u>者,<u>謂修靜慮者,隨其所欲,於諸事相增益作意</u>。 <u>真實作意</u>者,<u>謂以自相,共相及真如相,如理思惟諸法作意</u>」。<sup>9</sup>
  - 3、依此可以知道:

自相作意,共相作意,真如作意,是一切法真實事理的作意。

**勝解作意是假想觀,於事是有所增益的。如不淨觀,想青瘀或膿爛等**,觀自身及到處的尸身,青瘀或膿爛,這是與事實不符的。是誇張的想像所成的定境,所以 說是「增益」。<sup>10</sup>

### 三、八解脫、八勝處、十遍處 (p.69~p.71)

(-) 八解脫、八勝處、十遍處之對應關係  $(p.69 \sim p.70)$ 

佛法中的八解脫,八勝處,十遍處,<sup>11</sup>都是勝解作意。彼此的相互關係,對列如 下:

有三種作意。謂自相作意、共相作意、勝解作意。

**自相作意**者;思惟<u>色</u>是變礙相,<u>受</u>是領納相,<u>想</u>是取像相,<u>行</u>是造作相,<u>識</u>是了別相,<u>地</u>是 堅相,水是濕相,火是緩相,風是動相,如是等。

共相作意者;如十六行相等。

**勝解作意**者;如<u>不淨觀、持息念</u>,<u>(四)無量</u>,<u>(八)解脫</u>,<u>(八)勝處</u>,<u>(十)過處等</u>。 [四諦十六行相——苦諦四行相:無常、苦、空、無我;集諦四行相:集、因、生、緣;滅諦四行相:滅、靜、妙、離;道諦四行相:道、如、行、出。]

另參見《俱舍論》卷7,大正29,40a7~11。

佛法是重於止、觀,或定、慧修持的,通稱為瑜伽。修止的,如修四根本禪,與身體——生理有密切關係,所以有「禪支」功德,而無色定是沒有的。<u>修觀慧,有勝解作意與真實作意</u>。 **勝解作意是假想觀**,如不淨觀[念]成就,見到處是青瘀膿爛。

<u>真實作意</u>中,有<u>自相作意,如念出入息</u>;<u>共相作意,如觀「諸行無常」等。真如作意,如觀</u>「一切法空」,「不生不滅」等。

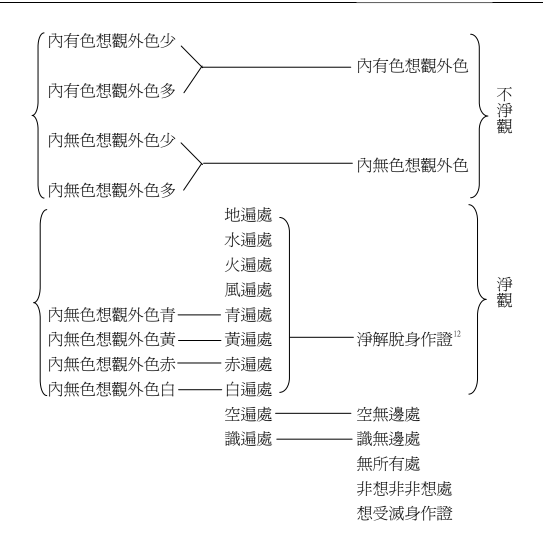
**勝解作意**對修持有助益的,但不能得解脫。勝解觀成就,自心所見的不淨或清淨色相,與事實不符,所以是「**顛倒作意**」。

11 八解脫、八勝處、十遍處:參見《大毘婆沙論》卷 84(大正 27,434b~435b);卷 85(大正 27,438c~439c);(大正 27,440b~441b);卷 141 (大正 27,724a1~25);《大智度論》卷 21(大正 25,215a7~216c22)。

<sup>8《</sup>大毘婆沙論》卷 11(大正 27,53a13~19):

<sup>9《</sup>瑜伽師地論》卷 11(大正 30,332c22~24)。

<sup>10</sup> 印順法師《印度佛教思想史》(p.402~p.403):



- 解脫,遍處(不淨念在內),勝處,這三類定法,相通而又有所不同;都出發於 色的觀想,在不同的宏傳中,發展成三類不同的定法。古人將這三類,總集起來, 解說爲淺深的次第。<sup>13</sup>
- 2、勝處的前四勝處,與解脫的前二解脫相當,是不淨觀。
- 3、勝處的<u>後四勝處</u>,與<u>第三解脫</u>的「淨解脫身作證」相當,是淨觀;遍處的<u>前八遍</u>處,也是**淨觀**。

12《大智度論》卷 21:「是時行者得受喜樂遍滿身中,是名淨背捨,緣淨故名為淨背捨。<u>遍身受</u>樂,故名為身證。得是心樂,背捨五欲,不復喜樂,是名背捨。」(大正 25,215b28~c2)

<sup>13《</sup>大毘婆沙論》卷 85:「問:解脫、勝處、遍處有何差別?答:……下品善根名解脫,中品善根名勝處,上品善根名遍處。小善根名解脫,大善根名勝處,無量善根名遍處。……得解脫未必已得勝處、遍處,若得勝處必已得解脫未必已得遍處,若得遍處必已得解脫及勝處。所以者何?從解脫入勝處,從勝處入遍處故。是謂解脫、勝處、遍處差別。」(大正 27,442b9~14)

- 4、青、黄、赤、白,是所造色;所造色依於能造的四大——地、水、火、風,所以有前四遍處。<u>前三解脫</u>,<u>前八遍處</u>,<u>八勝處</u>,都是依色界禪定,緣欲界色爲境的,都是勝解的假想觀。
- (二)空無邊處及識無邊處之安立:(p.70~p.71)
  - 1、十遍處中,在地、水、火、風(及依四大而有的青、黃、赤、白)遍處以上,有 (**虚)空遍處,識遍處**,這不是地、水、火、風、虚空、識——六界嗎? 六界是說明眾生自體所有的特質,構成眾生自體的因素。

四大是色法,血肉等身體。

虚空是鼻孔、咽喉、毛孔等空隙,可見可觸,是有局限性的。

2、古代的修行者,觀色法的不淨(對治貪欲),進而觀色法的清淨,就是前三解脫, 前八遍處,八勝處。或<u>超越色相,觀**處空相**,勝解爲遍一切處,如不能依之發慧</u> 得解脫,生在**虛空無邊處**。

或進一步的觀**識相**,假想爲遍一切處(後代所說的「心包太虚」,「心遍十方」, 都由此定境而來),不能解脫的,生在**識無邊處**。

無色界的前二天 [空無邊處天、識無邊處天] (及定),依此修得的定境而來。

### 四、九次第定的成立(p.71~p.72)

- (一)四禪名爲不動。《中阿含經》的《大空經》<sup>14</sup>中,內空,外空,內外空,與不動並列。內空、外空、內外空,是從根、境、識的相關中,空於五欲;不動是觀五陰無常、無我,內離我慢。不動修習成就,就是空住的成就。如著空而不得解脫,就稱四禪爲不動。<sup>15</sup>
- (二)《善星經》、《不動利益經》等說:不動,無所有,無相爲次第<sup>16</sup>,是諦理的如實觀。 如有著而不得解脫的,生在(四禪),無所有處,無想處——非想非非想處(更 進而立滅受想定)。<sup>17</sup>

不動=第四禪

無所有=無所有處

無相=無想處(非想非非想處)

<sup>14《</sup>中阿含經》卷 49 (191) 〈大空經〉(大正 1,738a~740c)。

<sup>15</sup> 參見《空之探究》第一章第七節〈空與空性〉p.51~p.52。

<sup>16《</sup>中部》(105)《善星經》(日譯南傳 11 上, p.331~p.333; 漢譯南傳 11, p.266);《中部》(106) 《不動利益經》(日譯南傳 11 上, p.340~p.346; 漢譯南傳 11, p.275)。

<sup>17</sup> 參見《空之探究》第一章第五節〈無所有〉p.29~p.33。

(三)在四禪與無所有處間,本沒有空無邊處,識無邊處的。由於十遍處(地水火風青 黃赤白等八遍處及空無邊處、識無邊處)的修得,依六界的次第進修,而在四禪 與無所有處間,結合空無邊處,識無邊處,而成四禪、四無色定——八等至;更 加滅受想定,成九次第等至(定)。總列如下:

| 種種想  | 四禪    | 十遍處    | 八勝處       | 八解脫             | 九次第定        |
|------|-------|--------|-----------|-----------------|-------------|
| 欲    |       |        |           |                 |             |
|      |       |        | 內有色想觀外色少一 |                 |             |
|      | / 初禪- |        | 內有色想觀外色多  | 一 內有色想<br>觀外色解脫 | 初禪          |
| 色    |       |        | 內無色想觀外色少  | 人 内無色想          | 二禪          |
|      |       |        | 內無色想觀外色多」 |                 |             |
|      | 三禪 -  | 地水火風遍處 |           |                 | 三禪18        |
| 不動 — | į.    | 青黃赤白遍處 | — 內無色想 —— | — 淨解脫 ———       | —— 四禪       |
|      |       |        | 觀青黃等(四)   |                 |             |
|      | :     | 空遍處一   |           | - 空無邊處解脫 —      | 一空無邊處定      |
|      |       | 識遍處 —  |           | - 識無邊處解脫        | 一識無邊處定      |
| 無所有- |       |        |           | - 無所有處解脫 —      | — 無所有處定<br> |
| 無相 — |       |        |           | 非想非非想處解脫-       | - 非想非非想處定   |
|      | :     |        |           | 滅受想解脫——         | —— 滅受想定     |

<sup>18 《</sup>大毘婆沙論》卷 85(大正 27,441b18~27):

- (2)復次,對治欲界、初靜慮中識身所引緣色貪故,初、二靜慮立緣不淨解脫、勝處。第二、第三靜慮無識身所引緣色貪故,第三、第四靜慮不立緣色不淨解脫、勝處。前三靜慮有尋伺喜樂及入出息擾亂事故無淨解脫,後四勝處、前八遍處緣淨妙境,能伏煩惱其事甚難,是故必依無擾亂地乃得成就。
- (3)復次,第三靜慮去欲界遠,於靜慮中又非最勝,故無解脫、勝處、遍處。
- (4)復次,第三靜慮如第三無色,無多功德,故無解脫等。謂空、識無邊處有無邊行相功 德,非想非非想處有滅定功德,無所有處無無邊行相又無滅定,是故此地功德滅少。 第三靜慮如彼(第三無色),亦無解脫、勝處、遍處功德。
- (5)復次,第三靜慮有生死中最勝受樂,能令行者耽著迷亂,故無解脫、勝處、遍處。

問:何故第三靜慮無解脫、勝處、遍處耶?

答:(1)非田器故,乃至廣說。

#### ※「十遍處、八勝處、八解脫」與「四禪八定」之關係

此八解脫,界者:初三解脫是色界。前三無色處解脫,有漏者是無色界,無漏者是不繫。後二解脫是無色界。地者:<u>初二解脫在初二靜慮及未至定、靜慮中間</u>。 (大下27,434c10~13)

此八勝處:界者,皆是色界。地者,<u>前四勝處在初二靜慮及未至定、靜慮中間</u>,後四勝處在第四靜慮。(大正 27,438c14~16)

3、《大智度論》卷21:

初二背捨、初四勝處,初禪、二禪中攝;淨背捨、後四勝處、八一切處,第四禪中攝;二一切處,即名說空處,空處攝;識處,識處攝。(大正 25,216c15~17)

## 五、空慧的異名一依觀慧的加行不同,名爲「空」、「無所有」、「無相」(p.73)

- (一)佛法的解脫道,是依止四禪,發真實慧,離欲而得解脫的。真實慧依於如實觀: 「無常故苦,無常苦故無我」;「無我無我所」——空,是一貫的不二的正觀。能 離一切煩惱,離一切相,契入超越的寂滅。
- (二)依於觀慧的加行不同,名爲**空**,名爲**無所有**,名爲**無相**。如止觀相應而實慧成就, 依觀慧立名,名爲空(性)心三昧,無所有心三昧,無相心三昧。心三昧,或名 心解脫。雖因加行不同而立此三名,而空於一切煩惱,是一致的。<sup>19</sup>
- (三)其實,加行也有共通處,如:
  - 1、《空大經》說:「不作意一切相,內空成就住」20。[無相與空相通]
  - 2、《不動利益經》說:「空於我及我所,是第二無所有處道」<sup>21</sup>。[無所有與空相通] 空與無相,無所有與空,不是明顯的相通嗎!所以能得解脫的真實慧,雖有不同名 稱,到底都不過是空慧的異名。<sup>22</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> 參見《空之探究》第一章第一節〈引言〉p.7;第一章第三節〈空與心解脫〉p.21~p.23。

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 《中部》(122)〈空大經〉(日譯南傳 11 下,p.129;漢譯南傳 12,p.96)

<sup>21 (1)《</sup>中部》(106)〈不動利益經〉(日譯南傳 11 上, p.343;漢譯南傳 11, p.276~p.277): 復次,諸比丘!聖弟子行至阿蘭若,或行至樹下,作如是思念:「此依我、或依我所屬之物,為空。」彼如是行……乃至……身壞命終後,由識之導引,達於無所有處,諸比丘! 此稱之為第二無所有處利益行道。

<sup>(2)</sup>參見《空之探究》第一章第五節〈無所有〉p.31:「聖弟子作這樣的思惟:我,屬於我的,是空的。這樣的專心安住而得心淨,也有得無所有處定,或依慧得解脫的二類。《中阿含經》說;「聖弟子作如是觀:此世(間)空:空於神、神所有(我我所有的舊譯);空有常,空有恒,空長存,空不變易」。這是說一切有部經論,從常、恒、不變易法空——無常,以明我我所空的意義。修無我我所的空觀,得無所有處定,古人雖有多種解說,其實是空與無所有的同一意趣。」

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 《空之探究》第一章第三節〈空與心解脫〉p.23:「無量,無所有,無相,無諍,不動,從煩惱空而清淨來說,都可以看作空的異名。」

### 六、「假想觀」與煩惱的對治 (p.73~p.74)

- (一)勝解的假想觀雖不得究竟解脫,但能降伏煩惱(p.73~p.74) 勝解的假想觀,是不能得究竟解脫的,但也有對治煩惱,斷除(部分)煩惱,增 強心力的作用。<sup>23</sup>所以釋尊應用某些方便來教導弟子。
- (二)假想觀中,主要是不淨觀(p.73) 假想觀中,主要是不淨觀,如青瘀想,膿爛想,骨想等。障礙出家弟子的猛利煩惱,是淫欲愛,爲了對治貪淫,佛開示不淨觀法門。
- (三)不淨觀之重要性及其副作用(p.73)
  - 1、不淨,與無常、苦、無我相聯合,成爲四念處。四念處中,觀身不淨是應該先修 習的。
  - 2、假想不淨觀,引起了副作用,由於厭患情緒的深切,有些比丘自殺,或自願爲人 所殺,這是經、律一致記載的。<sup>24</sup>
- (四)以「入出息念」及「淨觀」,改善「不淨觀」引起的弊病(p.73~p.74)
  - 1、改善不淨觀的修習,一方面,佛又開示入出息念法門。<sup>25</sup>一方面,由<u>不淨觀</u>而轉 出淨觀。<sup>26</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 《大毘婆沙論》卷 11 (大正 27,53a13~19); 另參見《俱舍論》卷 4(大正 29,19a21~22);《瑜伽師地論》卷 11:「勝解作意者,謂修靜慮者,隨其所欲,於諸事相增益作意。」(大正 30,332c22~23);《成唯識論》卷 5(大正 31,28b10~14); 印順法師《印度佛教思想史》(p.403):「勝解作意對修持有助益的,但不能得解脫。勝解觀成就,自心所見的不淨或清淨色相,與事實不符,所以是『顛倒作意』。」

<sup>24 (1)《</sup>雜阿含經》卷 29 (809 經):「爾時,世尊為諸比丘說不淨觀,讚歎不淨觀言:「諸比丘! 修不淨觀、多修習者,得大果、大福利」。時諸比丘修不淨觀已,極厭患身,或以刀自殺, 或服毒藥,或繩自絞,投巖自殺,或令餘比丘殺。」(大正 2,207b22~26)。

<sup>(2)《</sup>相應部》(54)「入出息相應」(日譯南傳 16下, p.193~p.196)。各部廣律四波羅夷的殺戒, 都載有此一因緣。

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>《雜阿含經》卷 29(809 經),大正 2,207c21~208a3。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 印順法師《華雨集》(第二冊) (p.246~p.247):「<u>有的修不淨觀,不著意於離貪欲,只是厭惠自身,這就是觀不淨而自殺的問題所在,所以修淨觀來對治。從白骨流光,觀器世間(青、黃、赤、白)與自身,清淨莊嚴,就是淨解脫。</u>從不淨而轉起淨觀,名爲(改)「易觀」,如《禪祕要法經》說:「不淨想成時,慎莫棄身[自殺],當教易觀。易觀法者,想諸(骨)節間白光流出,其明熾盛,猶如雪山。見此事已,前不淨聚,夜叉吸去」。(大正 15,244b29~c2)。「見此事時,心大驚怖,求易觀法。易觀法者,先觀佛像」。《思惟要略法》也說:「若極厭惡其身,當進(修)自骨觀,亦可入初禪」。(大正 15,298c16~17)。從不淨觀而起淨觀的方便,是白骨流光,依正莊嚴;或觀佛像。這是「佛法」禪觀而漸向「大乘佛法」禪觀的重要關鍵。」

- 2、如八解脫的**第三解脫**,八勝處的**後四勝處**,十遍處的**前八遍處**,都是**淨觀**。<sup>27</sup>
- 七、假想的勝解觀對「清淨身」、「清淨土」及「唯心思想」等之影響(p.74~p.77) 不淨觀與淨觀,都是緣色法的,假想的勝解所成。<sup>28</sup> 與不淨觀、淨觀有關的,可以提到幾則經文。
  - (-)《雜阿含經》(456 經): 勝解淨相,引發了理想中的清淨土、清淨身說。(p.74)

《雜阿含經》卷 17〈456 經〉說:

「世尊告諸比丘:有(1)光界,(2)淨界,(3)無量空入處界,(4)無量識入處界,(5) 無所有入處界,(6)非想非非想入處界,有(7)滅界。」<sup>29</sup>

「彼光界者,緣闇故可知。淨界,緣不淨故可知。」30

- 1、經中立七種界,在虛空無邊處以前,有光界、淨界。<u>光界與淨界,與第二禪名光</u> 天,第三禪名淨天的次第相合。<sup>31</sup>禪天的名稱,是與此有關的。
- 2、依修觀成就來說,<u>光是觀心中的光明相現前</u>,如勝解而能見白骨流光,就能由不 淨而轉淨觀,<sup>32</sup>觀地、水、火、風、青、黃、赤、白等。**光與淨,都依勝解觀而** 成就。

另參見《性空學探源》p.96。

<sup>28</sup>(1)《大毘婆沙論》卷 40:「此不淨觀···(中略)····唯緣欲界色處為境。」(大正 27,206c20~24)。 (2)印順法師《方便之道》(《華雨集》(第二冊),p.246):「不淨觀與淨觀,都是以色法為所緣境的。」

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> 印順法師《修定——修心與唯心·秘密乘》(《華雨集》(第三冊), p.154):

<sup>(</sup>一)八解脫的前二解脫,是不淨觀,第三「淨解脫身作證」是淨觀。

<sup>(</sup>二)八勝處的前四勝處,是不淨觀;後四勝處——內無色相外觀色青,黃,赤,白,是淨觀。

<sup>(</sup>三)十遍處中的前八遍處——地遍處,水,火,風,青,黃,赤,白遍處,都是淨觀。如地 遍處是觀大地的平正淨潔,沒有山陵溪流;清淨平坦,一望無際的大地,於定心中現前。水, 火,風,也都是清淨的。觀青色如金精山,黃色如瞻婆花,赤色如赤蓮花,白色如白雪,都是 清淨光顯的。淨觀是觀外色的清淨,近於清淨的器世間。

<sup>29 《</sup>雜阿含經》卷 17〈456 經〉(大正 2,116c13~15)。

<sup>30 《</sup>雜阿含經》卷 17〈456 經〉(大正 2,116c19~20); 另參見《相應部》(14)「界相應」(日譯南傳 13,p.222~p.223)。

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>印順法師《性空學探源》(p.95):「光界、淨界,與二禪(少光、無量光、光音)、三禪(少淨、 無量淨、遍淨)相當。」

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> 印順法師《修定——修心與唯心·秘密乘》, 收於《華雨集》(第三冊)(p.153~p.154)。

#### 3、清淨土與清淨身

- (1)觀的內容,如地等清淨,是清淨的國土相。
- (2)青等清淨,通於器界或眾生的淨色相。

勝解淨相,在定中現見清淨身、土,漸漸引發了理想中的清淨土、清淨身說。

## (二)《中阿含經》(73)《天經》:「勝解觀」與「唯心思想」(p.74~p.75)

1、《中阿含經》(73)《天經》說:

「(1) 我為智見極明淨故,便在遠離獨住,心無放逸,修行精勤,……即得光明,便見形色;(2) 及與彼天共同集會,共相慰勞,有所論說,有所答對;(3) 亦知彼天如是姓,如是字,如是生;(4) 亦知彼天如是食,如是受苦樂;(5) 亦知彼天如是長壽,如是久住,如是命盡;(6) 亦知彼天作如是如是業已,死此生彼;(7) 亦知彼天(屬) 彼彼天中;(8) 亦知彼天上,我曾生(其)中,未曾生(其)中也。」33

此經,巴利藏編入《增支部》「八集」(成立可能遲一些),下接勝處與解脫。<sup>34</sup>得殊勝知見,是修定四大目的之一。<sup>35</sup>

#### 2、本經的精勤修行,共分八個層次

- (1)先勝解光明相,如光相成就,能**於光明中現見色相**,色相是(清淨的)天色相。 光明相現前,**現見清淨天色相**,與解脫、勝處的**淨觀成就**相當。
- (2)進一步,與諸天集會,互相問答。這樣的定境,使我們想起了:
  - A、《般舟三昧經》的阿彌陀佛現前,佛與修行者問答(不但見色相,還聽見聲音)。

<sup>33 《</sup>中阿含經》卷 18〈73 經〉(大正 1,540b8~17);另參見《初期大乘佛教之起源與開展》(p.848):「《天經》中說修得光明,見形色;與天(神)共相聚會;與天共相慰勞,有所論說,有所答對;知道天的名字;知天所受的苦樂;天的壽命長短;天的業報;知道自己過去生中,也曾生在天中。這樣的修習,逐漸增勝的過程。」

<sup>34 《</sup>增支部》〈八集〉( 日譯南傳 21,p.241~p.249;漢譯南傳 23,p.208~p.210)。

<sup>35 《</sup>大智度論》卷 47:「如佛說有四修定:一者、修是三昧,得現在歡喜樂;二者、修定得知見,見眾生生死;三者、修定得智慧分別;四者、修定得漏盡。」(大正 25,400a5~8);另參見《集異門足論》卷 7(大正 26,395c8~28);《俱舍論》卷 28(大正 29,150a16~b4);《瑜伽師地論》卷 12(大正 30,339a11~23);印順法師《華雨集》(第三冊)(p.151~p.159):修定的四種功德:(1)為得現法樂住,(2)為得勝知見,(3)為得分別慧,(4)為得漏永盡。

<sup>36 (1)《</sup>般舟三昧經》:「菩薩於此間國土念阿彌陀佛,專念故得見之。……欲見佛,即見;見即問,問即報,聞經大歡喜。」(大正 13,899a27~b25)

<sup>(2)</sup> 印順法師《初期大乘佛教之起源與開展》(p.847):「成就般舟三昧的,能見阿彌陀佛。不只是見到了,而且還能與佛問答,聽佛說法。這是修習三昧成就,出現於佛弟子心中的事實。這一類修驗的事實,在佛教中是很普遍的。」

- B、無著修彌勒法,上升兜率天,見彌勒菩薩,受《瑜伽師地論》。37
- C、密宗的修習成就,本尊現前,也能有所開示。<sup>38</sup> 原則是一樣的,只是修行者信仰對象不同而已。<sup>39</sup>
- (3) 勝解的假想觀,助成了唯心思想的高揚。
- A、依《般舟三昧經》說:所見的不是真實佛,是自己的定心所現。40
- B、《攝大乘論本》說:「諸瑜伽師於一物,種種勝解各不同,種種所見皆得成,故

在「原始佛教」中,佛與大弟子們,往來天界的記載不少。但那時,佛與大弟子們,對於定中所見到的,是要開示他們,呵斥他們,警策他們,所以佛被稱為「天人師」。佛涅槃以後,演化為在定中,見當來下生成佛,現在兜率天的彌勒菩薩。十方佛現在說與起,「大乘」佛弟子,就在定中見他方佛。在「秘密大乘」中,佛弟子就在定中,見金剛夜叉。在定中有所見,有所問答,始終是一致的。但起初,是以正法教誨者的立場,教化天神;後來是請求佛、菩薩、夜叉們的教導。這是佛法的進步昇華呢?佛教精神的迷失呢?

- 40 (1)《般舟三昧經》:「菩薩於此間國土念阿彌陀佛,專念故得見之。……欲見佛,即見;見即問,問即報,聞經大歡喜。作是念:佛從何所來?我為到何所?自念:佛無所從來,我亦無所至。自念:欲處,色處,無色處,是三處意所作耳。我所念即見,心作佛,心自見,心是佛,心(是如來)佛,心是我身。(我)心見佛,心不自知心,心不自見心。心有想為癡,心無想是涅槃。是法無可樂者,設使念為空耳,無所有也。」(大正13,899a27~c2); 另參見《般舟三昧經》卷上(大正13,905c27~906a2)
  - (2) 印順法師《初期大乘佛教之起源與開展》(p.864~p.865):

到了三昧成就,佛現在前,不但光明徹照,而且能答問,能說經。然當時,佛並沒有來,自己也沒有去;自己沒有天眼通、天耳通,卻見到了佛,聽佛的說法,那佛到底是怎樣的?於是覺察到,這是「意所作耳」,只是自心三昧所現的境界。類推到:三界生死,都是自心所作的。自心所現的,虛妄不實,所以心有想為愚癡(從愚癡而有生死),心無想是涅槃。不應該起心相,就是能念的心,也是空無所有的,這才入空無相無願——三解脫門。嚴格的說,這是念佛三昧中,從「觀相」而引入「實相」的過程。然這一「唯心所作」的悟解,引出瑜伽師的「唯心(識)論』,所以立「唯心念佛」一類。

(3)另參見印順法師《印度佛教思想史》(p.403)。

<sup>37 (1)《</sup>初期大乘佛教之起源與開展》(p.847):「西元三~五世紀間,從北印度傳來,佛弟子有什麼疑問,就入定,上升兜率天去問彌勒。西元四世紀,「無著菩薩夜昇天宮,於慈氏菩薩所,受瑜伽師地論。(《大唐西域記》卷5,大正51,896b)」

<sup>(2)</sup> 印順法師《辨法法性論講記》(《華雨集》(第一冊), p.174):「依唐玄奘所傳, 無著菩薩在阿瑜陀國時, 夜晚上升兜率天, 從彌勒菩薩聽受《瑜伽師地論》;白天, 在瑜遮那講堂, 為大眾說法。西藏傳說, 無著精進苦行十二年, 才見到彌勒菩薩現身; 然後上升兜率天, 在六個月中, 從彌勒菩薩學《瑜伽行地論》(即《瑜伽師地論》)」。另參見印順法師《說一切有部爲主的論書與論師之研究》(p.640)。

<sup>38</sup> 印順法師《初期大乘佛教之起源與開展》(p.867~p.868); 印順法師《印度佛教思想史》(p.244)。

<sup>39</sup> 印順法師《初期大乘佛教之起源與開展》(p.848):

知所取唯有識」。41

勝解的假想觀,多釆多姿,在佛教的演進中,急劇的神教化,也助成了唯心思想的高揚。<sup>42</sup>

- (三)《中阿含》《有勝天經》與《中部》《阿那律經》:「光天」與「淨天」(p.75~p.77) 《中阿含經》的《有勝天經》,《中部》作《阿那律經》。<sup>43</sup>
  - 1、《中阿含》《有勝天經》之三種天

《有勝天經》說:「有三種天:光天,淨光天,遍淨光天」。44

這三天,「因人心勝如(如是不如,勝如即優劣)故,修便有精麤;因修有精麤故,得(至天)人則有勝如」。<sup>45</sup>

不但有差別,每一天的天人,也有勝妙與不如的。所以有差別,是由於因中的修 行,有精麤不同。

#### (1)光天

以光天來說,因中「**意解作光明想**成就遊(成就遊,異譯作具足住),心作光明 想極盛」。<sup>46</sup>

然由於勝解的光明想,有大有小,所以「光天**集在一處,雖身有異而光不異**」。 <sup>47</sup>如各「**各散去時,其身既異,光明亦異**」。<sup>48</sup>

#### (2)淨光天

淨光天的差別,是因中「意解**淨光天遍滿**成就遊」,<sup>49</sup> 如不再修習,生在淨光天中,就「不得極寂靜,亦不得盡壽訖」。<sup>50</sup> 如「數修數習」,生天時就能「得極寂靜,亦得盡壽」。<sup>51</sup>

<sup>41 《</sup>攝大乘論本》卷上 (大正 31,137b)。

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> 参見印順法師《初期大乘佛教之起源與開展》(p.867~ p.868); 印順法師《修定——修心與唯心・秘密乘》(《華雨集》(第三冊), p.139~p.220)。

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> 《中阿含經》卷 19 (79 經)《有勝天經》(大正 1,549b~550c)。《中部》(127)《阿那律經》(日譯南傳 11 下,p.179~p.190)。

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> 《中阿含經》卷 19 (79 經)《有勝天經》(大正 1,550b4-5)。印順法師《空之探究》(p.78): 「三天說,又見《中阿含經》(78)《梵天請佛經》(大正 1,548a)」。

<sup>45 《</sup>中阿含經》卷 19 ( 79 經 )《有勝天經》(大正 1,550c28~29)。

<sup>46 《</sup>中阿含經》卷 19 (79 經)《有勝天經》(大正 1,550b26~27)。

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> 《中阿含經》卷 19(79 經)《有勝天經》(大正 1,550b11)。

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> 《中阿含經》卷 19 ( 79 經 )《有勝天經》(大正 1,550b14~15)。

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> 《中阿含經》卷 19(79 經)《有勝天經》(大正 1,551a9~10)。

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> 《中阿含經》卷 19 ( 79 經 )《有勝天經》(大正 1,551a12~13)。

<sup>51 《</sup>中阿含經》卷 19 ( 79 經 )《有勝天經》(大正 1,551a29~b1)。

#### (3) 遍淨光天

遍淨光天生在一處,也是有差別的,那是雖同樣的「意解遍淨光天遍滿成就遊」 52。如「不極止睡眠,不善息調(調,是掉舉的舊譯)悔」,那就「彼生(天) 已,光不極淨」。53

如「極止睡眠,善息調悔」,「彼生(天)已,光極明淨」。54

- 2、《中阿含》《有勝天經》與《中部》之《阿那律經》之比較
  - (1)《有勝天經》的三天(光天,淨光天,遍淨光天),《阿那律經》作四天:少光 天,無量光天,雜染光天,清淨光天。
  - (2) 少光天與無量光天,與《有勝天經》光天的二類相當。 **雜染光天與清淨光天**,與《有勝天經》中,清淨光天(**遍淨光天**)的「光不極 淨」,「光極明淨」二類相當。
  - (3)三天或四天,不外乎**光**與**淨**,與七界<sup>55</sup>的**光界、淨界**<sup>56</sup>相當。其實,清淨(色相) 是不能離光明的。<sup>57</sup>

| 《中阿含》       | 《有勝天經》                                           | 《中部》《阿那律經》 |  |  |
|-------------|--------------------------------------------------|------------|--|--|
|             |                                                  | 少光天        |  |  |
| 水           | <del>.                                    </del> | ┌ 無量光天     |  |  |
| 淨           | 经                                                |            |  |  |
| ショング・ループ    | 光不極淨                                             | 雜染光天       |  |  |
| <b>遍淨光天</b> | 光極明淨                                             | 清淨光天       |  |  |

3、四禪諸天名稱之安立(p.76~p.77) 成就四禪而不得解脫的,感得四禪天的果報。四禪諸天的名字,也是漸次成立的。

55 《雜阿含經》卷 16 (456 經):「有 **(1) 光界,(2) 淨界**,(3) 無量空入處界,(4) 無量識入 處界,(5) 無所有入處界,(6) 非想非非想入處界,(7) 有滅界。」(大正 2, 116c13~15)

<sup>52 《</sup>中阿含經》卷 19 ( 79 經 )《有勝天經》(大正 1,551b13~14)。

<sup>53 《</sup>中阿含經》卷 19 ( 79 經 )《有勝天經》(大正 1,551b14~16)。

<sup>54 《</sup>中阿含經》卷 19 (79 經)《有勝天經》(大正 1,551c1~2)。

<sup>56</sup> 印順法師《性空學探源》(p.95~p.96):「光界是定中生光而見色,《中阿含經》中阿那律對此 特為著重。淨界,成實論主解作空觀,不如一切有部的觀清淨色為是。八解脫的前三解脫, 八勝處與十遍處中的前八遍處,都只是**光中見色**與**淨色**的禪定。」

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> 印順法師《空之探究》(p.78):「光明想的修習,應用極廣,如睡時作光明想,或解說光明為 法光明。」

#### (1)初禪天之安立(梵天)

經中常見的「天、魔、梵」<sup>58</sup>:魔以下有種種天,如超出魔界,就名爲梵天,這 是適合於印度教的。

佛教中,欲界以<u>魔天(欲界第六天,他化自在天)</u>爲最高,如出魔界,也就是離欲界的禪天,所以初禪天就名爲梵天。<sup>59</sup>

A、天: 六欲天之前五天(四王天、忉利天、夜摩天、兜率天、化樂天)

B、魔:六欲天之第六天(他化自在天)。

C、梵:初禪天。

(2)第二禪天(光天)、第三禪天(淨天)之安立(p.77)

佛弟子修勝解觀,依光明相而現起,所以緣色法而修勝解的,不外乎<u>光明相與清</u> <u>**淨色相**</u>。修此而感報的,也就是<u>光天</u>與<u>淨天</u>,作爲<u>二禪天</u>、<u>三禪天</u>的名字。 由於光明相等有優劣,所以又分每一禪天爲三天(或二天)。<sup>60</sup>

(3) 第四禪天之安立(廣果天)(p.77)

在初期聖典中,四禪天的名字,是**梵天**,或**梵眾天**(初禪);**光音天**(第二禪); **逼淨天**(第三禪);**廣果天**(第四禪)。第四禪只是廣果天,這一名稱,可能初期以此爲最高處,定或依慧得解脫,**第四禪**是**廣大果**吧!

#### (四)小結:

佛教假想觀及如實觀的發達,對於上二界諸天的安立,是有直接關係的。<sup>61</sup>

色界天,略分為四禪天,細分為十八天。

初禪有三天——梵眾,梵輔,大梵。這雖沒有男女的差別,但還有君臣人民的國家形態。

**二禪**有三天——少光,無量光,光音。

三禪有三天——少淨,無量淨,遍淨。

四禪有九天——無雲,福生,廣果,無想,無煩,無熱,善現,善見,色究竟天。…… 無色界也有四天——空無邊處,識無邊處,無所有處,非想非非想處天。

三界諸天, 共有二十八。

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> 《長阿含經》卷 3(2)《遊行經》,大正 1,16b;另參見印順法師《華雨集》(第二冊)(p.73~p.74)。

<sup>59</sup> 印順法師《佛法概論》(p.127~p.128):「他化自在天有「魔」宮;以上即到達色界的「梵」天。 這大體是印度舊有的傳說:欲天是不離欲、不脫生死苦的,沒有超出魔的統轄。如能破魔得 解脫,即還歸於梵,到達不死的地方。神格的大梵天,即稱為一切世界主。」

<sup>60</sup> 印順法師《成佛之道》(p.89~p.90):

<sup>61</sup> 參見印順法師〈空義之次第禪定化〉、《性空學探源》, p.86~p.97。